
623 

 

 
 
 

Penderitaan Ayub: Pratragedi, 
Tragedi, dan Pascapemulihan 
 
Sia Kok Sin 
STT Aletheia, Lawang 

koksinsia@sttaletheia.ac.id 
 
Abstract: 
The Book of Job is a book about suffering, centered on its main character, 

Job, a righteous man who experiences great suffering. Scholars generally 

discuss Job’s extraordinary pre-tragedy condition, the intense suffering after 

the tragedy, and the improved condition following God's restoration. 

However, scholars have paid less attention to Job’s suffering before the tragedy 

and after the restoration. Using a psychological approach, this article aims to 

complement previous studies by exploring Job’s suffering both before the 

tragedy and after his restoration. The author argues that even before the 

tragedy, Job had to endure a certain kind of hardship or suffering. The divine 

restoration at the end of the book does not free Job from suffering. The study 

of Job’s life concludes that throughout human life, suffering is always present. 

 
 
Abstrak: 

Kitab Ayub adalah kitab tentang penderitaan dan dengan tokoh 

utamanya, yaitu Ayub, seorang saleh yang menderita. Para ahli 

umumnya membahas kondisi Ayub yang luar biasa pratragedi, 

penderitaan yang hebat pascatragedi dan kondisi yang lebih baik 

pascapemulihan Allah. Para ahli tidak atau kurang membahas 

topik penderitaan Ayub pratragedi dan pascapemulihan. Dengan 

bantuan pendekatan psikologis, artikel ini akan melengkapi 

penelitian sebelumnya, dengan membahas penderitaan Ayub 

pratragedi dan pasca pemulihan. Penulis berpendapat bahwa 

pratragedi pun Ayub dengan harus menanggung semacam 

kesulitan atau penderitaan. Pemulihan Allah dalam bagian akhir 

kitab ini, tidak menyebabkan Ayub bebas dari penderitaan. 

Penelitian kehidupan Ayub memberikan kesimpulan bahwa 

sepanjang hidup manusia selalu ditemani dengan penderitaan. 

 

 

 

 

Sola Gratia 

©The Author(s) 
Sola Gratia  
Januari 2026 

Vol.6 No.2 623-639 
 

e-ISSN: 2723-2794  
p-ISSN: 2723-2786 

JURNAL TEOLOGI BIBLIKA DAN PRAKTIKA 
Artikel 

 

Keywords 
 

Job; Suffering; Before 
Tragedy; Tragedy; After 
Restoration 
 
Ayub; Penderitaan; 
Pratragedi; Tragedi; 
Pascapemulihan 
 
 

 
Article History 
 

Submitted: Agt, 26, 2025  
 

Revised: Nov, 28, 2025 
 

Accepted: Jan, 13, 2026 

 
DOI:  
10.47596/sg.v6i2.427 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
https://sttaletheia.ac.id/e-
journal/index.php/solagrat
ia/index 



Sia Kok Sin, “Penderitaan Ayub: Pratragedi...”  
 (  

 

624 

PENDAHULUAN 

Kitab Ayub adalah kisah seorang saleh yang menderita dan mencari keadilan kepada Allah.1 

Kisah dan perkataan Ayub melukiskan penderitaan dan kesulitan manusia.2 Kitab ini 

memberikan paradigma penderitaan manusia.3 Kellenberger menyatakan: “Job suffered 

physical or natural evil, and also moral evil.”4 Kehidupan Ayub dalam pelbagai tahap 

kehidupannya tidak berbeda dengan pengalaman hidup manusia masa kini.5 Jadi kitab Ayub 

adalah suatu kitab yang berkaitan dengan penderitaan dan dapat menjadi paradigma tentang 

penderitaan manusia.  

Penderitaan manusia merupakan pengalaman yang universal dan menarik untuk 

dipelajari, sehingga tidak mengherankan jika kitab Ayub ini tidak hanya menarik perhatian 

para teolog untuk membahasnya, tetapi juga para ahli dalam bidang medis dan psikologi.6 

Jika seseorang tidak hanya sekedar membaca kitab Ayub, tetapi juga mencoba berjalan 

bersama dengan Ayub dalam kitab ini, ia akan diubah atau diperkaya melalui pengalaman ini.7 

Habel menulis tafsiran tentang kitab Ayub berdasarkan analisa naratif. Ia menyatakan 

bahwa Ayub 1:1-2:10 berkaitan dengan Allah menghadirkan penderitaan atas tokoh utama, 

Ayub 2:11-31:40 berkaitan dengan tokoh utama menantang Allah, dan Ayub 32:1-42:17 

berkaitan dengan Allah menantang tokoh utama yang pada akhirnya terjadi penyelesaian 

konflik yang ada.8 Jadi nampak dalam skema penafsiran Habel, penderitaan Ayub bermula 

dengan keputusan Allah dan berakhir pada pemulihan pada bagian akhir. 

Dalam ulasan tentang kitab Ayub, Rene Girard berpendapat bahwa Ayub sangat 

menderita tidak hanya oleh karena tragedi yang terjadi, tetapi terutama oleh pendapat dan 

sikap teman-temannya yang tidak dapat memahami situasi dan kondisi Ayub. Hal ini 

 
1 Agus Santoso et al., “Haššātān and Court Traditions in the Book of Job: Court Tradition History 

Perspective,” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 7, no. 1 (2022): 40–53, on 40. 
2 Jeanette Patterson, “Interpreting Job’s Silence in the Bible Historiale,” Modern Language Notes 127, 

no. SUPPL. 5 (2012): S217–S242, on S239.. 
3 Asa Roxberg et al., “Where Can I Find Consolation? A Theoretical Analysis of the Meaning of 

Consolation as Experienced by Job in the ‘Book of Job’ in the ‘Hebrew Bible,’” Journal of Religion & Health 52, 
no. 1 (2013): 114–127, on 124. 

4 James Kellenberger, “God ’s Goodness and God s Evil,” Religious Studies 41, no. 1 (2005): 23–37, 
on 24. 

5 Jeffrey Boss, Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological Commentary 
(London: T & T Clark International, 2010), 257. 

6 Jack Kahn and Hester Solomon, Job’s Illness: Loss, Grief and Integration. A Psychological Interpretation 
(Oxford: Pergamon Press, 1975); Ilan Kutz, “Job and His ‘Doctors’: Bedside Wisdom in the Book of Job,” 
BMJ 321, no. 7276 (December 23, 2000): 1613–1615, 
https://www.bmj.com/lookup/doi/10.1136/bmj.321.7276.1613. Artikel-artikel lainnya akan disebutkan 
kemudian. 

7 Boss, Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological Commentary, xi. 
8 Norman C. Habel, The Book of Job (Philadelphia: The Westminster Press, 1985), 27-35. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

625 

 

menyebabkannya untuk berpendapat bahwa Ayub adalah korban masyarakatnya, yang 

diwakili oleh teman-temannya. Ia memberikan fokus pada bagian dialog Ayub dengan teman-

temannya dan agak mengabaikan bagian prolog dan epilog dalam pembahasannya.9 

Van der Zwan menyelidiki topik penderitaan Ayub dengan menggunakan pendekatan 

psikoanalisa. Ia memaparkan penderitaan Ayub secara fisik, emosi dan spiritual melalui 

penyelidikan istilah “kulit” berdasarkan pendekatan psikoanalisa.10 Sakit yang menyerang 

kulit Ayub awalnya (Ayub 2:7) memberikan penderitaan fisik yang luar biasa bagi seluruh 

tubuh, penderitaan emosional serta penderitaan secara sosial, karena Ayub mengalami 

kesepian dan keterpisahan oleh karena penyakitnya.11 Ia juga menyinggung bahwa bagian 

epilog dari kitab Ayub tidak memberikan informasi bahwa tentang pemulihan sakit kulit 

Ayub. Walau ia tidak yakin bahwa sakit kulit Ayub itu dipulihkan, namun ia juga menduga 

bahwa oleh karena Allah memberkati Ayub dengan anggota keluarga yang baru, maka 

kemungkinan Ayubpun mengalami pemulihan kesehatan.12 

Yosefa Raz memaparkan penderitaan Ayub yang hebat dengan perspektif rasa sakit 

(reading in pain). Ia menyelidiki kitab Ayub dengan beberapa pertanyaan dasar, di antaranya 

bagaimana pengalaman rasa sakit itu mengubah kehidupan pribadi dan sosial seseorang. 

Bagaimana rasa sakit itu mempengaruhi seseorang secara positif atau negatif dalam 

pembentukan diri pribadi. 13 Ia memberikan penekanan kepada penderitaan fisik Ayub dalam 

melengkapi pendapat ahli lain yang lebih menekanankan penderitaan psikologis atau emosi.14 

Ia membahas penderitaan fisik Ayub tidak hanya dari perspektif teman-teman Ayub, tetapi 

juga Ayub sendiri. Ia juga menyinggung bahwa bagian akhir kitab Ayub menyatakan bahwa 

Allah itu Allah yang menguji dan memulihkan, yang melukai dan juga yang menyembuhkan.15 

Mantor menyelidiki Ayub 3 berdasarkan metode penelitian retoris dan pendekatan 

studi trauma untuk mengungkapkan betapa dalamnya trauma Ayub dan memaparkan tahap 

awal bagaimana Ayub mengatasi trauma itu.16 Ia juga mengungkapkan secara ringkas 

bagaimana kegagalam teman-teman Ayub yang mencoba memberikan jawaban secara 

 
9 Rene Girard, Ayub, Korban Masyarakatnya (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003). 
10 Pieter van der Zwan, “Some Psychoanalytical Meanings of the Skin in the Book of Job,” Verbum et 

Ecclesia 38, no. 1 (2017): 1–8. 
11 Ibid., 5. 
12 Ibid., 4. 
13 Yosefa Raz, “Reading Pain in The Book of Job,” in The Book of Job: Aesthetics, Ethics, Hermeneutics, 

ed. Leona Batnitzky and Ilona Pardes (Berlin: De Gruyter, 2015), 77–97. 
14 Ia menyinggung pendapat René Girard. Ibid., 78. 
15 Ibid., 96. 
16 Abbie F Mantor, “Caring for the Sufferers Among Us: Job 3 Through the Lens of Classical 

Rhetorical Theory and Modern Psychological Trauma Studies.,” The Asbury Journal 75, no. 2 (2020): 226–240. 



Sia Kok Sin, “Penderitaan Ayub: Pratragedi...”  
 (  

 

626 

intelektual terhadap apa yang dialami oleh Ayub, namun mereka gagal menjadi pendengar 

yang baik bagi Ayub. Ia juga menyinggung bahwa pada akhirnya Ayub mengalami ketenangan 

jiwa setelah bertemu Allah muka dengan muka.17 

Para ahli umumnya berpendapat bahwa penderitaan Ayub ini dimulai dengan 

pertaruhan antara Allah dengan Setan di bagian awal kitab Ayub, semakin hebat di 

pertengahan dengan perdebatannya dengan teman-temannya serta berakhir ketika Allah 

memulihkan Ayub di bagian akhir kitab Ayub.18 Penulis menyetujui pendapat umum ini, 

namun ingin menambahkan bahwa sebelum pertaruhan antara Allah dengan Setan, Ayubpun 

sebenarnya menanggung semacam “penderitaan” atau kesulitan tertentu sebagai orang yang 

saleh. Begitu juga ketika Allah memulihkannya, Ayub pun masih harus menanggung 

penderitaan tertentu. Hal inilah yang penulis coba untuk membahasnya untuk melengkapi 

penelitian-penelitian para ahli sebelumnya. Penulis berpendapat bahwa Ayub pun mengalami 

atau “mempunyai” penderitaan pratragedi atau bahkan pascapemulihan Allah. Ini yang akan 

menjadi kontribusi dari artikel ini. 

 

METODE PENELITIAN 

Penulis menggunakan metode tafsir Perjanjian Lama yang dilengkapi dengan kontribusi dari 

para ahli yang membahas kitab Ayub dengan pendekatan medis dan psikologi.19 Penulis 

membagi kitab Ayub menjadi beberapa bagian, yaitu Ayub 1-2, 3-37, 38-41 dan 42 sebagai 

dasar pembahasan. Melalui pembagian ini penulis berupaya menghadirkan uraian tentang 

penderitaan yang dialami oleh Ayub dalam sepanjang hidupnya, khususnya dengan memberi 

perhatian pada kehidupan Ayub pra-tragedi dan pascapemulihan. Selain memperhatikan 

pendapat ahli biblika, penulis memberikan perhatian khusus kepada pendapat ahli yang 

menggunakan pendekatan medis dan psikologi yang sangat memperkaya pemahaman tentang 

penderitaan Ayub. Pendapat para ahli itu dianalisa dan disintesakan untuk menghasilkan 

kesimpulan yang diyakini benar oleh penulis. Hasil dari penelitian ini akan diaplikasikan bagi 

 
17 Ibid., 236. 
18 Agus Santoso dan rekan-rekan mengulas tentang pelbagai pendapat tentang siapa si Setan ini. 

Santoso et al., “Haššātān and Court Traditions in the Book of Job: Court Tradition History Perspective,” 40-
53. 

19 Penulis mendapat ide dari metode yang digunakan Boss dalam menafsirkan kitab Ayub dengan 
memperhatikan tiga aspek, yaitu naratif, psikologi dan teologi. Naratif, berkaitan dengan apa yang 
diungkapkan oleh teks tentang apa yang terjadi dengan Ayub. Psikologi, berkaitan dengan apa yang telah di 
dalam Ayub dalam kaitan yang dialaminya. Teologi, karena melalui pengalamannya ini Ayub memperbaharui 
pemahamannya tentang Allah. Boss, Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological 
Commentary, 12.. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

627 

 

orang percaya masa kini. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Struktur Kitab Ayub 

Kitab Ayub dapat dibagi dalam beberapa bagian, yaitu Pendahuluan (Ayub 1-2), Dialog Ayub 

dengan Teman-temannya (Ayub 3-37), Dialog Ayub dengan Allah (Ayub 38-41), dan 

Penutup (Ayub 42).20 Dalam artikel ini penulis membahas topik kehidupan dan penderitaan 

Ayub dalam beberapa bagian pokok bahasan, yaitu sebelum dan saat tragedi, interaksi Ayub 

dengan teman-temannya, interaksi Ayub dan Allah, dan sesudah pemulihan Allah. 

 

Penderitaan Ayub Pratragedi  

Ayub 1:1-3 memberikan gambaran yang sangat sempurna kehidupan Ayub. Ia mempunyai 

tujuh anak laki-laki dan tiga perempuan. Ia mempunyai kekayaaan yang luar biasa, sehingga 

disebut sebagai “yang terkaya dari semua orang di sebelah timur.” Ia disebut sebagai seorang 

yang saleh, jujur, takut akan Allah dan menjauhi kejahatan (Ayub 1:1). Ayub mempunyai 

kesalehan yang sempurna (perfect piety).21Ayub tidak hanya memiliki kesalehan yang sempurna, 

tetapi juga keluarga yang sempurna dan kekayaan yang luar biasa.22 Ia tidak hanya seorang 

yang terkaya, tetapi juga mempunyai kehidupan yang menjadi teladan.23 Ayub dapat dikatakan 

bahwa ia mempunyai kehidupan terbaik yang dapat dicapai oleh manusia.24 Hal-hal inilah 

menyebabkan bahwa banyak ahli menggambarkan Ayub mempunyai kehidupan yang sangat 

baik sebelum mengalami tragedi. Namun melalui pembacaan yang teliti dengan bantuan 

pendekatan psikologis dapat ditemukan bahwa dalam kehidupannya yang sempurna itu 

sebenarnya Ayub pun menanggung semacam “penderitaan” atau kesulitan dalam hidupnya.  

Ayub 1:4 menyatakan bahwa anak-anak lelaki Ayub selalu mengadakan pesta secara 

bergantian dengan mengundang saudara-saudara perempuannya. Boss mengungkapkan 

bahwa nampaknya anak-anak Ayub bergembira dalam kelimpahan mereka.25 Gu memberikan 

 
20 Sia Kok Sin, “Sisi Gelap Allah Dalam Kitab Ayub,” SOLA GRATIA: Jurnal Teologi Biblika dan 

Praktika 3, no. 1 (2022): 81–98. 
21 Santoso et al., “Haššātān and Court Traditions in the Book of Job: Court Tradition History 

Perspective,” 45. 
22 Tujuh anak laki-laki dan tiga anak perempuan merupakan gambaran kesempurnaan dan 

kelengkapan. John E. Hartley, The Book of Job, NICOT. (Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing 
Company, 1988), 68. 

23 Ibid., 69-70. 
24 Lijun Gu, “‘Have You Considered My Servant Job?’ A Reflection on the Book of Job,” Perspectives 

on Political Science 43, no. 3 (2014): 122–132, on 123. 
25 Boss, Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological Commentary, 21. 



Sia Kok Sin, “Penderitaan Ayub: Pratragedi...”  
 (  

 

628 

pendapat yang sangat menarik dalam kaitan dengan relasi Ayub dengan anak-anaknya 

sebelum tragedi.26 Ia mengomentari tentang tidak diundangnya Ayub dalam kegembiraan 

pesta ini. Hal ini agak aneh dan dapat menunjukkan bahwa Ayub nampaknya adalah “the 

outsider of his family and a loner.”27 Namun Gu tidak memberikan alasan yang menjadi dasar 

pendapat ini. Penulis tertarik dan setuju dengan pendapat Gu, namun berupaya mencari apa 

yang menjadi penyebabnya. Kahn dan Solomon yang suatu penafsiran kitab Ayub 

berdasarkan pendekatan psikologis, mengungkapkan bahwa Ayub mempunyai “obssesional 

personality.”28 Kepribadian inilah yang membawa Ayub untuk tidak hanya berupaya 

“sempurna” menjaga hidupnya, tetapi juga bagi keluarganya.29 Untuk menjaga kehidupan 

anak-anaknya setelah pesta yang mereka adakan, Ayub selalu menguduskan mereka dan 

mempersembahkan korban kepada Allah (Ayub 1:5). Boss mengulas tentang persembahan 

Ayub ini. Persembahan ini berkaitan dengan tiga hal. Pertama, Ayub tidak hanya 

memperhatikan yang nampak saja, tetapi juga yang di dalam. Kedua, Ayub mengambil 

tanggung jawab atas dosa orang lain. Ketiga, tindakan mempersembahkan ini melebihi dari 

apa yang dituntut oleh kitab Suci.30 Berdasarkan pendapat Gu, Kahn dan Solomon, penulis 

mengembangkan pendapat bahwa Ayub mengalami semacam “penderitaan” atau kesulitan 

dalam kehidupannya yang sempurna itu. Tidak semua orang, termasuk anggota keluarganya, 

dapat memahami dan mengikuti standar yang sangat tinggi atau “sempurna” yang Ayub 

terapkan dalam kehidupannya. Hal inilah dapat menyebab Ayub dapat tersisih dalam 

kehidupan sosial di tengah keluarganya dan menyebabkannya hidup sebagai “loner.” Ia dapat 

saja selalu dihantui “ketakutan” untuk melakukan dosa yang akan mengakibatkan Allah 

murka padanya. Kemungkinan Ayub selalu hidup dalam “ketegangan” atau “ketakutan.”31 

Penulis berpendapat bahwa pola hidup seperti ini bukanlah sesuatu yang mudah dan nyaman, 

baik bagi Ayub sendiri, maupun orang-orang yang di sekitarnya, termasuk keluarga dekatnya. 

 
26 Walau Gu mengaku bahwa ia bukan seorang Yahudi atau ahli tentang kitab Ayub, tetapi dengan 

latar belakang sebagai ahli dalam ilmu politik memberikan pengamatan yang menarik dan tidak pernah 
dibahas oleh ahli biblika. Gu, “‘Have You Considered My Servant Job?’ A Reflection on the Book of Job.”, 
122, 131. 

27 Ibid., 125. 
28 Kahn and Solomon, Job’s Illness: Loss, Grief and Integration. A Psychological Interpretation,17. 

“Obsessional personality” bukanlah suatu penyakit kelainan mental seperti “obsessional neurosis,” karena ini 
merupakan suatu variasi dari kepribadian yang mempunyai kecenderungan tertentu, namun dalam batas 
normal. 

29 Ibid., 18-23. 
30 Boss, Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological Commentary, 17. 
31 Ayub 3:25” Karena yang kutakutkan, itulah yang menimpa aku, dan yang kucemaskan, itulah yang 

mendatangi aku.” Penulis juga menemukan beberapa anggota jemaat yang mempunyai kepribadian dan 
kecenderungan seperti Ayub dan melihat bagaimana mereka selalu hidup dalam “ketakutan” untuk berdosa 
dan mengakibatkan Allah murka pada mereka, sehingga mereka selalu hidup dalam “ketegangan.” 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

629 

 

Hal inilah yang mungkin menjadi penyebab bahwa Ayub tidak diundang dalam pesta 

kegembiraan anak-anaknya. Ayub dapat saja merupakan seorang “loner” yang saleh di tengah 

lingkaran keluarganya. 

Girard mengungkapkan bahwa pada awalnya oleh karena status dan keberhasilannya 

Ayub menjadi objek pemujaan (kekaguman) dan juga penyilatan dalam masyarakat. Namun 

pascatragedi melalui dialog antara Ayub dan teman-temannya nampak adanya nada dan 

ungkapan ‘keirihatian’ kepada Ayub yang muncul.32 Melalui pendapat ini penulis 

mengembangkan pendapat tentang hubungan Ayub dengan sesamanya sebelum tragedi. 

Ayub memang berhasil, terkaya di sebelah Timur, keluarga yang sempurna. Status dan kondisi 

Ayub seperti ini dapat saja menjadi penyebab atau alasan sesamanya menjadi ‘iri hati’ atau 

‘cemburu.’ Dapat saja mereka bersikap baik-baik ataupun bahkan ‘menjilat’ Ayub, namun 

mereka tidaklah sungguh menumbuhkembangkan hubungan yang sehat dengan Ayub. 

Penulis berpendapat bahwa Ayub tentu dapat merasakan bagaimana sesamanya bersikap 

kepadanya. Ia tentu dapat mendeteksi adanya ketidaktulusan atau kepalsuan dalam relasi 

mereka. Hal ini menunjukkan bahwa Ayub yang menjadi pribadi ideal atau idola bagi sesama, 

dapat menjalani kehidupan yang tidak mudah dalam berelasi dengan sesamanya. Ada 

“kesulitan” atau semacam “penderitaan” bagi Ayub dalam berelasi dengan sesamanya di 

tengah kesempurnaan hidupnya.  

Oleh karena itu penulis berpendapat bahwa kehidupan Ayub pratragedi pun ditandai 

dengan “penderitaan” atau kesulitan tertentu. Pribadi dan kondisi Ayub yang nampak 

“sempurna” dapat menjadi sumber atau penyebab “penderitaan” atau kesulitan dalam 

hidupnya. Hal ini mengajarkan bahwa sekalipun seseorang mempunyai kehidupan yang 

“sempurna” atau ideal tetap akan ditandai dengan penderitaan atau kesulitan hidup. 

 

Tragedi yang Menyebabkan Penderitaan Ayub 

Kehidupan Ayub yang sempurna itu berubah total ketika tragedi hebat terjadi dalam 

kehidupannya. Ayub mengalami penderitaan yang hebat, oleh karena Allah mengizinkan 

“Setan” atau “musuh” untuk menghancurkan harta, hamba, anak-anak, nama baik dan 

kesehatannya.33 Agus Santoso menyatakan bahwa pada tragedi pertama Ayub kehilangan 

seluruh harta benda dan anak-anaknya, sedangkan pada tragedi kedua Ayub menderita 

 
32 Rene Girard, Ayub, Korban Masyarakatnya, 61-68. 
33 Patterson, “Interpreting Job’s Silence in the Bible Historiale,” S220; Diskusi tentang identitas 

"Setan" dapat dilihat dalam artikel Agus Santoso dan rekan-rekan. Santoso et al., “Haššātān and Court 
Traditions in the Book of Job: Court Tradition History Perspective.” 



Sia Kok Sin, “Penderitaan Ayub: Pratragedi...”  
 (  

 

630 

penyakit kulit yang sangat ganas.34 Ia menderita secara luar biasa dalam segala aspek hidupnya, 

seperti fisik, sosial, spiritual dan emosi.35 Tragedi ini mengubah Ayub secara fisik dan emosi, 

sehingga teman-temannya hampir-hampir tidak mengenalinya lagi (Ayub 2:12). 

Ayub 2:7-8 mengungkapkan bahwa Ayub ditimpa penyakit yang mengerikan. 

Penyakit yang dialami Ayub ini mirip dengan tulah keenam, yaitu barah (Kel. 9:9-11).36 Milner 

mengulas penyakit ini dari perspektif dunia medis modern.37 Ia mengungkapkan bahwa dalam 

dunia medis yang lalu kondisi penyakit kulit seperti Ayub itu disebut “Job’s Syndrome,” kini 

penyakit langka ini disebut sebagai “the STAT3 loss-of-function, autosomal dominat hyper-

IgE syndrome” (STAT3LOF AD-HIES).38 Penyakit ini tidak hanya menyerang kulit, tetapi 

juga sistem pencernaan, pernafasan serta tulang penderita.39 Ungkapan penderitaan Ayub 

yang luar biasa ini dapat ditemukan secara sporadis dalam bagian-bagian selanjutnya dari kitab 

Ayub. Tidak ada nafsu makan (Ayub 6:7), kesulitan tidur atau insomia (Ayub 7:4), dan mimpi-

mimpi buruk (Ayub 7:13-15) merupakan tanda-tanda bahwa Ayub mengalami depresi.40 

Hartley menyatakan bahwa nampaknya Ayub mengalami kesulitan tidur, kebingungan, 

penyakit kulit yang mengerikan (Ayub 7:4-5).41 Ayub juga merasa bahwa Allah sedang 

“menyiksa” dirinya. Allah mengirim mimpi yang mengerikan, sehingga ia tidak dapat tidur 

dan dirinya sangat tersiksa (Ayub 7:13-15). Ayub merasa bahwa Allah yang menyebabkan 

pelbagai penderitaan dan menyengsarakan dirinya (Ayub 9:17-18). Kahn dan Solomon 

berpendapat bahwa apa yang diungkapkan oleh Ayub tentang Allah yang menyengsarakan 

dan menyiksa dirinya merupakan gejala paranoia yang merupakan bagian dari proses 

schizophrenia.42 Penulis berpendapat bahwa keyakinan Ayub bahwa Allah yang 

menyengsarakan dirinya bukanlah hanya tuduhan yang tanpa alasan atau sekadar suatu gejala 

paranoia. Ayub yakin bahwa dirinya tetap hidup dalam kesalehan, namun harus mengalami 

penderitaan, sehingga ia “marah’ kepada Allah dan menuduh Allah menyiksa dirinya.43 Ayub 

dengan “obsessional personality” yang menekankan kesempurnaan, kini tragedi itu 

 
34 Agus Santoso, “Peran Istri Ayub Dalam Pendampingan Bagi Penderitaan Suaminya,” Forum 

Biblika 22 (2007): 31–39, on 31. 
35 Hartley, The Book of Job, 47. 
36 van der Zwan, “Some Psychoanalytical Meanings of the Skin in the Book of Job,” 3. 
37 Joshua D. Milner, “Learning from Job: A Rare Genetic Disease and Lessons of Biblical 

Proportions,” Rambam Maimonides Medical Journal 9, no. 1 (2018): 1–6. 
38 Ibid., 1. 
39 Ibid., 2-3. 
40 Kahn and Solomon, Job’s Illness: Loss, Grief and Integration. A Psychological Interpretation, 39-41. 
41 Hartley, The Book of Job, 145. 
42 Kahn and Solomon, Job’s Illness: Loss, Grief and Integration. A Psychological Interpretation, 41-43, 32. 
43 Depresi dapat membuahkan kemarahan. Ibid., 44. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

631 

 

menghancurkan kesempurnaannya. Kehilangan segala sesuatu dalam waktu singkat 

mengakibatkan depresi. Namun penulis tidak berpendapat bahwa Ayub mengalami gejala 

paranoia yang merupakan proses dari schizophrenia. Kahn dan Solomon memberikan 

pengamatan yang menarik tentang depresi yang mengakibatkan hilangnya nafsu makan, 

sehingga seseorang dapat dalam kondisi kurang gizi, kurus dan bau mulut yang kurang sedap 

“Nafasku menimbulkan rasa jijik kepada isteriku, dan bauku memualkan saudara-saudara 

sekandungku.” (Ayub 19:17). “Tulangku melekat pada kulit dan dagingku, dan hanya gusiku 

yang tinggal padaku.” (Ayub 19:20).44 Tragedi ini menyebabkan penderitaan Ayub yang luar 

biasa, baik secara fisik, emosi ataupun spiritual. 

 

Penderitaan Ayub Oleh Karena Teman-temannya 

Respon awal teman-teman Ayub menyatakan belas kasihan, simpati dan perhatian, karena 

mereka tidak hanya berkabung, tetapi juga mencoba duduk tenang untuk mendampingi Ayub 

selama tujuh hari tujuh malam (Ayub 2:12-13). Jangka waktu tujuh hari tujuh malam itu 

menunjukkan intensitas kedalaman dukacita mereka.45 Mereka berdukacita sebagaimana 

Ayubpun berduka.46 

Ketika tekanan oleh penderitaan itu menjadi tak tertanggungkan lagi, keluhan dan 

ratapan Ayub memecahkan kesunyian. Dalam pasal 3 Ayub mengutuki kelahirannya dan 

meratapi penderitaannya. Melalui analisa sikap Ayub yang lebih mengutuki hari kelahirannya 

daripada hari kemalangannya, Mantor berpendapat bahwa hal ini menunjukkan bahwa oleh 

karena tragedi itu sejak awal trauma yang Ayub alami itu sangat dalam.47 Penderitaan yang 

hebat mengakibatkan bahwa hidupnya tidak lagi berarti. Ekspresi kemarahan mulai muncul. 

Kahn dan Solomong berpendapat bahwa hal ini dapat dilihat sebagai tanda depresi Ayub 

alami.48 Sedangkan Boss berpendapat bahwa sikap Ayub ini tidak disebut sebagai tanda 

kesedihan, depresi klinis dan melanchonia, tetapi suatu sikap yang berani dalam mencari 

alasan mengapa ia harus menderita.49 Mantor menyatakan bahwa tragedi yang traumatis yang 

dikisahkan dalam Ayub 1-2, kini mulai mempengaruhi Ayub dan ia harus berhadapan dengan 

proses menanggani kesedihannya.50 Luapan amarah ini juga merupakan pelampiasan Ayub 

 
44 Ibid., 47-48. 
45 Hartley, The Book of Job, 86. 
46 Kahn and Solomon, Job’s Illness: Loss, Grief and Integration. A Psychological Interpretation, 36. 
47 Mantor, “Caring for the Sufferers Among Us: Job 3 Through the Lens of Classical Rhetorical 

Theory and Modern Psychological Trauma Studies,” 232. 
48 Kahn and Solomon, Job’s Illness: Loss, Grief and Integration. A Psychological Interpretation., 36-38. 
49 Boss, Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological Commentary, 42. 
50 Mantor, “Caring for the Sufferers Among Us: Job 3 Through the Lens of Classical Rhetorical 



Sia Kok Sin, “Penderitaan Ayub: Pratragedi...”  
 (  

 

632 

atas penderitaan yang dialaminya, karena ia yakin tidak bersalah hingga perlu bertobat.51 

Nampaknya Ayub mulai berpindah dari terguncang dan kegundahan sebagai tahap awal 

dalam meresponi tragedi hidupnya menuju kepada tahap perlawanan, kemarahan dan tawar 

menawar.52 

Setelah itu terdapat dialog yang panjang antara Ayub dengan teman-temannya (Ayub 

4-42). Teman-teman Ayub berupaya menjelaskan alasan mengapa Ayub menderita.53 Teman-

temannya berpendapat bahwa penderitaan Ayub merupakan hukuman atas dosa-dosa Ayub. 

Kehidupan Ayub secara luar nampaknya tak bercacat, tetapi mereka curiga dan menekan 

Ayub untuk mengakui dosa-dosanya.54 Mereka bersikukuh dengan pendapat mereka dan 

menjadi “parodic comforters” yang justru menambah penderitaan Ayub.55 Teman-teman 

Ayub menolak untuk mengakui apa saja yang Ayub coba ungkapan untuk menjelaskan dan 

membela dirinya yang tak bersalah. Teman-teman Ayub “tuli” terhadap jeritan emosional 

Ayub tentang pengakuan adanya penderitaan yang tak seharusnya ditanggungnya oleh karena 

perlakukan manusia dan Allah.56 Ayub semakin menderita oleh karena teman-temannya tidak 

memahami ataupun menghibur dia.57 

Ayub tidak dapat menerima tuduhan teman-temannya. Ia mempertahankan 

ketidakbersalahannya dan tetap beranggapan bahwa ia dihukum secara tidak adil. Ayub 

menuduh teman-temannya gagal untuk menunjukkan kasih setia (hesed) mereka di tengah-

tengah penderitaannya.58 Semakin Ayub menolak penjelasan moralis teman-temannya, 

mereka semakin melontarkan tuduhan yang semakin keras. Sikap awal yang lembut dan 

simpati kini berganti tuduhan yang sangat tajam.59 Perkataan-perkataan teman-teman Ayub 

bukannya menjadi penghiburan Ayub, tetapi justru melahirkan perdebatan yang tajam antara 

Ayub dan teman-temannya.60 Di tengah perdebatan yang semakin memanas, Ayub semakin 

 
Theory and Modern Psychological Trauma Studies.”; 236; Lyon menyelidiki sikap Ayub dalam menghadapi 
tragedi dengan lima tahap yang dikembangkan oleh Elisabeth Kubler-Ross.Deborah S. Lyon, “Before Kubler-
Ross: Lessons about Grief from the Book of Job,” Obstetrics and Gynecology 96, no. 1 (2000): 151–152. 

51 Hartley, The Book of Job, 106. 
52 Kutz, “Job and His ‘Doctors’: Bedside Wisdom in the Book of Job,” 1615. 
53 Sandra B Lubarsky, “Advice to Job from a Buddhist Friend,” Shofar 17, no. 3 (1999): 58–68, on 

59. 
54 Pascal P Parente, “The Book of Job. Reflections on The Mystic Value of Human Suffering,” 

Catholic Biblical Quarterly 8, no. 2 (1946): 213–219, on 213. 
55 Lubarsky, “Advice to Job from a Buddhist Friend,” 59. 
56 Zachary Margulies, “Oh That One Would Hear Me! The Dialogue of Job, Unanswered,” The 

Catholic Biblical Quarterly 82, no. 4 (2020): 582–604, on 590.  
57 Roxberg et al., “Where Can I Find Consolation? A Theoretical Analysis of the Meaning of 

Consolation as Experienced by Job in the ‘Book of Job’ in the ‘Hebrew Bible,’” 118. 
58 Hartley, The Book of Job, 137. 
59 Kutz, “Job and His ‘Doctors’: Bedside Wisdom in the Book of Job,” 1614. 
60 Boss, Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological Commentary, 63. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

633 

 

kecewa dengan teman-temannya dan mencari Allah lebih sungguh.61 Girard menyatakan 

bahwa memang benar Ayub mengeluhkan penderitaan fisiknya, tetapi sebenarnya ia lebih 

menderita dengan kebrutalan tekanan psikologis dari teman-temannya.62 Nampaknya Allah 

pun tidak meresponi pembelaan dan keluhan Ayub berkaitan perdebatannya dengan teman-

temannya.63 Situasi seperti ini tentu menambah penderitaan Ayub. Teman-temannya tidak 

dapat memahami Ayub di tengah penderitaannya. Demikian juga nampaknya Allah juga 

berdiam diri. Ayub tidak hanya beranggapan bahwa ia benar disiksa oleh sesamanya, tetapi ia 

juga beranggapan bahwa ia disiksa oleh Allah sendiri.64 Semua pihak seolah-olah menjadi 

musuhnya dan tidak ada pihak yang dapat memahaminya. Ayub merasa sendirian di tengah 

penderitaan yang hebat. Tak seorangpun berada di sisinya, termasuk Allah. Pada umumnya 

para ahli biblika memberikan penilaian yang negatif terhadap teman-teman Ayub. Hal ini 

agak berbeda dengan pandangan para ahli yang berlatarbelakang psikologi. Memang mereka 

juga beranggapan bahwa teman-teman Ayub ini gagal dalam menolong Ayub, namun mereka 

mempunyai peran dalam tahapan proses pemulihan Ayub. Teman-teman Ayub memberikan 

semacam terapi, namun mereka gagal.65 

Dalam menafsirkan perkataan Elihu (Ayub 32-37), para ahli ada memberikan 

komentar positif, tetapi ada juga yang negatif.66 Hal yang menarik adalah bahwa Ayub tidak 

memberi tanggapan apapun terhadap perkataan Elihu. Boss berpendapat bahwa Ayub telah 

terlalu lelah untuk berdebat lagi dan kini dia hanya menyiapkan dirinya untuk menantikan 

Allah saja. Teman-temannya berbicara tentang Allah, Ayub ingin berbicara dengan Allah.67 

Jadi teman-teman Ayub yang mulanya ingin menolong Ayub dalam untuk lepas dari 

penderitaannya, tetapi dalam kenyataannya justru menambah penderitaan Ayub melalui 

percakapan dan tuduhan mereka kepada Ayub. Ayub tidak tertolong oleh teman-temannya, 

tetapi justru makin menderita oleh teman-temannya oleh karena ketidakpahaman para 

temannya. 

 

 
61 Hartley, The Book of Job., 103. 
62 Rene Girard, Ayub, Korban Masyarakatnya, 7. 
63 Gu, “‘Have You Considered My Servant Job?’ A Reflection on the Book of Job,” 126. 
64 Rene Girard, Ayub, Korban Masyarakatnya, 169. 
65 Kahn dan Solomon berpendapat bahwa dialog Ayub dengan teman-temannya menciptakan suatu 

situasi terapis (the therapic situation). Kahn and Solomon, Job’s Illness: Loss, Grief and Integration. A Psychological 
Interpretation, 62-90; Teman-teman Ayub menjalankan the healer's role berupaya memberikan suatu terapi bagi 
Ayub, namun gagal. Selanjutnya terapi terhadap Ayub dilanjutkan oleh Allah yang berbicara melalui angin 
badai, Kutz, “Job and His ‘Doctors’: Bedside Wisdom in the Book of Job,” 1614-1615. 

66 Boss, Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological Commentary, 178-179. 
67 Ibid., 180. 



Sia Kok Sin, “Penderitaan Ayub: Pratragedi...”  
 (  

 

634 

Penderitaan Ayub Oleh karena Allah Berdiam Diri 

Ayub berupaya mencari pemahaman yang memadai tentang penderitaannya. Oleh karena 

teman-temannya tidak dapat memahaminya, ia menujukan wajahnya kepada Allah. Ia 

memberikan pembelaan pribadinya dan menuntut Allah dalam konteks pengadilan.68 Tetapi 

Ayub pun tidak mendapatkan jawaban yang memuaskan dari Allah atas keluhan, pertanyaan 

dan tuntutannya. Ayub tidak pernah tahu mengapa ia menderita.69 Allah diam dan tidak 

menjawab atas segala pertanyaan Ayub. Allah menjadi Allah yang menyembunyikan Diri-Nya 

(self-concealing God) bagi Ayub.70 

Daripada memberikan penjelasan tentang alasan penderitaan Ayub, Allah justru 

memaparkan bagaimana Ia menciptakan dunia dengan cara yang luar biasa dan Ia 

memerintah dengan adil dan bijak. Hal itu bertujuan agar Ayub dapat memperoleh 

pemahaman yang lebih luas tentang penataan Allah dan kesadaran akan keterbatasan manusia 

dalam memahaminya serta pada akhirnya Ayub menyadari bahwa Allah adalah pribadi yang 

adil, berbelas kasihan dan memperhatikan setiap ciptaan-Nya.71 Allah justru menunjukkan 

hikmat dan kuasa-Nya daripada memberikan jawaban atas keluhan Ayub.72 Allah tidak 

memberikan jawaban atas pertanyaan Ayub tentang alasan penderitaannya dan 

membiarkannya tetap menjadi suatu misteri bagi Ayub.73 Ayub dapat saja merasa semakin 

diperlakukan tidak adil oleh Allah dengan berdiamnya Allah terhadap pertanyaan alasan 

penderitaannya. 

Memang tidaklah mudah bagi Ayub untuk menghadapi Allah yang berdiam diri dan 

tidak menjelaskan alasan penderitaannya, namun ia harus belajar menghadapinya oleh karena 

ia tahu dengan siapa yang sedang berhadapan. Allah adalah pencipta alam semesta dan ia 

hanyalah seorang ciptaan. Ayub dapat membungkam kritik teman-temannya, tetapi terhadap 

Allah ia hanya mampu berdiam diri pada akhirnya.74 Ayub tidak terhibur oleh teofani, ia hanya 

berdiam diri dan menutup mulut dengan tangannya (Ayub 39:37).75 Ayub tidak dapat 

melawan kehendak dan keputusan Allah. Yang hanya dapat dilakukannya adalah 

 
68 Margulies, “Oh That One Would Hear Me! The Dialogue of Job, Unanswered”; 600; Santoso et 

al., “Haššātān and Court Traditions in the Book of Job: Court Tradition History Perspective,” 40. 
69 Michael V. Fox, “God’s Answer and Job’s Response,” Biblica 94, no. 1 (2013): 1–23, on 21. 
70 Boss, Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological Commentary, 43. 
71 Hartley, The Book of Job, 46. 
72 Gu, “‘Have You Considered My Servant Job?’ A Reflection on the Book of Job,” 126. 
73 William A Barry, “Is This Any Way to Treat Your Friends ?,” Human Development 28, no. 4 (2007): 

17–21, on 19. 
74 Margulies, “Oh That One Would Hear Me! The Dialogue of Job, Unanswered,” 600. 
75 Gu, “‘Have You Considered My Servant Job?’ A Reflection on the Book of Job,” 127. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

635 

 

menundukkan diri. Ayub mengakui ketuhanan Allah yang sempurna atas hidupnya dengan 

merendahkan dan menundukkan dirinya kepada Allah.76 Walaupun demikian pengenalan 

Ayub mengalami perubahan dan pertumbuhan. Ayub yang sekarang tidaklah sama dengan 

Ayub dalam bagian pendahuluan ataupun dialog. Perjumpaannya dengan Allah mengubah 

dirinya untuk makin mengenal Allah.77 Ayub tentu menderita ketika merasa bahwa Allah 

berdiam diri terhadap pelbagai pertanyaan dan keluhannya, namun perjumpaannya dengan 

Allah membawanya makin mengenal Allah, walau ia tetap dalam ketidakmengertiannya akan 

alasan penderitaannya. Ia belajar menundukkan dirinya di hadapan Allah. 

 

Penderitaan Ayub Pascapemulihan Allah 

Habel menyebutkan bahwa pada akhirnya segala keadaan baik Ayub telah dipulihkan Allah 

dan ia menikmati berkat yang lebih besar sebelum tragedi yang dialaminya.78 Pergumulan 

Ayub telah berakhir melalui pemulihan Allah.79 Hartley mengungkapkan bahwa bagian epilog 

kitab Ayub menyatakan bahwa Allah mengerjakan kebaikan yang sempurna bagi Ayub 

terlepas dari tragedi yang terjadi.80 Boss juga berpendapat bahwa melalui pemulihan Allah ini, 

Ayub mengalami hidup dalam kepuasan dan hubungan yang harmonis dengan Allah. Ayub 

mengalami kehidupan yang stabil, gejolak dan kini kembali stabil.81 Namun penulis 

mempertanyakan pendapat para ahli ini, oleh karena setelah pemulihan Allah pun Ayub tetap 

harus menanggung penderitaan dalam hidupnya. 

Memang Ayub 42:10 menyatakan bahwa Allah memulihkan dua kali lipat dari segala 

kepunyaannya sebelum tragedi. Hal ini menunjukkan bahwa kekayaan Ayub lebih banyak 

daripada sebelum tragedi. Allah juga memberikan tujuh orang anak lak-laki dan tiga orang 

anak perempuan (Ayub 42:13). Memang kelahiran anak-anak yang menggantikan anak-anak 

yang meninggal memberikan suatu penghiburan bagi Ayub, tetapi penulis berpendapat 

bahwa kenangan akan anak-anak yang mati secara tragis tidak terhapuskan dengan mudah 

dalam pikiran Ayub.82 Ayub pasti selalu teringat apa yang terjadi pada anak-anaknya terdahulu 

 
76 Hartley, The Book of Job, 46. 
77 Daniel Timmer, “God ’s Speeches, Job’s Responses, and the Problem of Coherence in the Book 

of Job: Sapiential Pedagogy Revisited,” Catholic Biblical Quarterly 71, no. 2 (2009): 286–305, on 303-304; Boss, 
Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological Commentary, 214-215, 222. 

78 Habel, The Book of Job, 44. 
79 Roxberg et al., “Where Can I Find Consolation? A Theoretical Analysis of the Meaning of 

Consolation as Experienced by Job in the ‘Book of Job’ in the ‘Hebrew Bible,’” 122. 
80 Hartley, The Book of Job, 22. 
81 Boss, Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological Commentary, 222. 
82 Seorang terapis di Amerika menunjukkan sebuah tato seorang pemuda di kakinya dan kemudian 

menceritakan pengalamannya kepada penulis tentang anaknya yang bunuh diri pada usia 20 tahunan, dan 



Sia Kok Sin, “Penderitaan Ayub: Pratragedi...”  
 (  

 

636 

ketika melihat anak-anaknya sekarang.83 Ini juga semacam penderitaan yang harus ditanggung 

oleh Ayub setelah karya pemulihan Allah. 

Ayub 42:11 menyatakan bahwa saudara-saudara dan kenalan lama Ayub mengunjungi 

dia, menyatakan simpati serta memberikannya hadiah kepada Ayub yang telah mengalami 

pemulihan Allah. Kitab Ayub tidak mengungkapkan bagaimana pikiran dan perasaan Ayub 

melihat semuanya ini. Bagi penulis apa yang diungkapkan ini adalah suatu ironi. Girard 

menyatakan bahwa sebelum tragedi Ayub adalah orang yang paling sukses dan tentu banyak 

orang yang menjadi penjilatnya.84 Ketika ia mengalami tragedi, saudara-saudara dan 

kenalannya meninggalkannya. Hanya empat teman yang bersama dengan Ayub, walau 

demikian merekapun tidak dapat memahami penderitaan Ayub dan bahkan membuat lebih 

parah. Kini ketika Ayub dipulihkan, saudara-saudara dan kenalan lamanya kini 

mendatanginya lagi. Apakah mereka adalah saudara-saudara dan teman yang sejati? Bukankah 

mereka justru meninggalkannya ketika ia dalam keadaan yang paling membutuhkan mereka? 

Kini, ketika semua keadaan telah membaik dan pulih, mereka berbondong-bondong datang 

padanya. Tidakkah ini dapat menimbulkan ‘kepedihan’ di hati Ayub dan dapat disebut juga 

sebagai suatu ‘penderitaan” pascapemulihannya. 

Bagian akhir kitab Ayub tidak memberikan informasi tentang pemulihan kesehatan 

Ayub dan sakit kulit yang ganas itu. Der Zwan tidak yakin bahwa sakit kulit Ayub itu 

dipulihkan, namun ia juga menduga bahwa oleh karena Allah memberkati Ayub dengan 

anggota keluarga yang baru, maka kemungkinan Ayubpun mengalami pemulihan kesehatan.85 

Milner yang menulis artikel tentang penyakit Ayub dalam perspektif dunia medis modern ini, 

mengungkapkan bahwa walaupun ada penderita yang “dipulihkan” (“restored”), seperti 

Ayub, namun masih ada bekas-bekas dari penyakit ini ataupun penderitaan yang harus 

ditanggung.86 

Jadi penulis berpendapat bahwa pemulihan Allah terhadap Ayub pun tidak 

melepaskan Ayub dari kehidupan yang bebas penderitaan. Di tengah berkat pemulihan Allah, 

Ayub tetap mempunyai penderitaan hidup. Penderitaan ketika mengingat anak-anaknya 

terdahulu dan juga ketika melihat saudara dan rekannya yang kembali menyambutnya dalam 

 
beberapa waktu kemudian ketika terapis ini berusia 60 tahun, istri terapis ini melahirkan seorang anak. 
Kelahiran anak yang baru ini memberikan sukacita baginya, tetapi tidak menghapus kedukaan oleh karena 
kehilangan anak sebelumnya. Paling tidak pada hari di mana anaknya bunuh diri, ia selalu teringat dan 
berduka. 

83 Gu, “‘Have You Considered My Servant Job?’ A Reflection on the Book of Job,” 131. 
84 Rene Girard, Ayub, Korban Masyarakatnya, 61-62. 
85 van der Zwan, “Some Psychoanalytical Meanings of the Skin in the Book of Job,” 4. 
86 Milner, “Learning from Job: A Rare Genetic Disease and Lessons of Biblical Proportions,” 4. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

637 

 

kelimpahan pascapemulihan, namun meninggalkannya di tengah penderitaan akibat tragedi 

hidup yang dialaminya. 

 

KESIMPULAN 

Para ahli umumnya berpendapat bahwa penderitaan Ayub ini dimulai dari pengalaman 

tragedi yang merupakan “buah” pertaruhan antara Allah dengan Setan di bagian awal kitab 

Ayub. Penderitaan itu semakin hebat di pertengahan dengan perdebatannya dengan teman-

temannya serta keberdiaman Allah. Penderitaan itu nampaknya berakhir ketika Allah 

memulihkan Ayub di bagian akhir kitab Ayub. Secara umum penulis menyetujui pendapat 

ini. Namun melalui pembacaan yang lebih teliti dengan bantuan pendekatan psikologis, 

penulis menemukan bahwa pratragedipun Ayub pun sebenarnya menanggung semacam 

“penderitaan” atau kesulitan tertentu sebagai orang yang saleh. Ayub yang mempunyai 

kehidupan yang “sempurna” atau ideal pun juga masih menanggung kesulitan atau 

penderitaan dalam hidupnya. Begitu juga ketika Allah memulihkannya. Pemulihan Allah tidak 

membebaskannya dari penderitaan. Ayubpun masih harus menanggung penderitaan tertentu. 

Hal ini menunjukkan bahwa hidup Ayub -termasuk semua manusia- akan selalu ditemani 

oleh penderitaan dalam sepanjang hidupnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Barry, William A. “Is This Any Way to Treat Your Friends ?” Human Development 28, no. 4 

(2007): 17–21. 

Boss, Jeffrey. Human Consciousness of God in the Book of Job. A Theological and Psychological 

Commentary. London: T & T Clark International, 2010. 

Fox, Michael V. “God’s Answer and Job’s Response.” Biblica 94, no. 1 (2013): 1–23. 

Gu, Lijun. “‘Have You Considered My Servant Job?’ A Reflection on the Book of Job.” 

Perspectives on Political Science 43, no. 3 (2014): 122–132. 

Habel, Norman C. The Book of Job. Philadelphia: The Westminster Press, 1985. 

Hartley, John E. The Book of Job. NICOT. Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing 

Company, 1988. 

Kahn, Jack, and Hester Solomon. Job’s Illness: Loss, Grief and Integration. A Psychological 

Interpretation. Oxford: Pergamon Press, 1975. 

Kellenberger, James. “God ’s Goodness and God s Evil.” Religious Studies 41, no. 1 (2005): 

23–37. 



Sia Kok Sin, “Penderitaan Ayub: Pratragedi...”  
 (  

 

638 

Kutz, Ilan. “Job and His ‘Doctors’: Bedside Wisdom in the Book of Job.” BMJ 321, no. 7276 

(December 23, 2000): 1613–1615.  

Lubarsky, Sandra B. “Advice to Job from a Buddhist Friend.” Shofar 17, no. 3 (1999): 58–68. 

Lyon, Deborah S. “Before Kubler-Ross: Lessons about Grief from the Book of Job.” 

Obstetrics and Gynecology 96, no. 1 (2000): 151–152. 

Mantor, Abbie F. “Caring for the Sufferers Among Us: Job 3 Through the Lens of Classical 

Rhetorical Theory and Modern Psychological Trauma Studies.” The Asbury Journal 75, 

no. 2 (2020): 226–240. 

Margulies, Zachary. “Oh That One Would Hear Me! The Dialogue of Job, Unanswered.” 

The Catholic Biblical Quarterly 82, no. 4 (2020): 582–604. 

Milner, Joshua D. “Learning from Job: A Rare Genetic Disease and Lessons of Biblical 

Proportions.” Rambam Maimonides Medical Journal 9, no. 1 (2018): 1–6. 

Parente, Pascal P. “The Book of Job. Reflections on The Mystic Value of Human Suffering.” 

Catholic Biblical Quarterly 8, no. 2 (1946): 213–219.  

Patterson, Jeanette. “Interpreting Job’s Silence in the Bible Historiale.” Modern Language Notes 

127, no. SUPPL. 5 (2012): S217–S242. 

Raz, Yosefa. “Reading Pain in The Book of Job.” In The Book of Job: Aesthetics, Ethics, 

Hermeneutics, edited by Leona Batnitzky and Ilona Pardes, 77–97. Berlin: De Gruyter, 

2015. 

Rene Girard. Ayub, Korban Masyarakatnya. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2003. 

Roxberg, Asa, David Brunt, Mikael Rask, and Antonio Barbosa da Silva. “Where Can I Find 

Consolation? A Theoretical Analysis of the Meaning of Consolation as Experienced by 

Job in the ‘Book of Job’ in the ‘Hebrew Bible.’” Journal of Religion & Health 52, no. 1 

(2013): 114–127. 

Santoso, Agus. “Peran Istri Ayub Dalam Pendampingan Bagi Penderitaan Suaminya.” Forum 

Biblika 22 (2007): 31–39. 

Santoso, Agus, Bobby Kurnia Putrawan, Yusak Tanasyah, and Iswahyudi Iswahyudi. 

“Haššātān and Court Traditions in the Book of Job: Court Tradition History 

Perspective.” DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 7, no. 1 (2022): 40–53. 

Sin, Sia Kok. “Sisi Gelap Allah Dalam Kitab Ayub.” SOLA GRATIA: Jurnal Teologi Biblika 

dan Praktika 3, no. 1 (2022): 81–98. 

Timmer, Daniel. “God ’s Speeches, Job’s Responses, and the Problem of Coherence in the 

Book of Job: Sapiential Pedagogy Revisited.” Catholic Biblical Quarterly 71, no. 2 (2009): 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

639 

 

286–305. 

van der Zwan, Pieter. “Some Psychoanalytical Meanings of the Skin in the Book of Job.” 

Verbum et Ecclesia 38, no. 1 (2017): 1–8. 

 

 


