L’L&Sﬁ,\\ Sola Gratia

JURNAL TEOLOGI BIBLIKA DAN PRAKTIKA

Artikel
©OThe Author(s)
Relasi Iman dan Akal Budi: Respons Teologi Sola Gratia
Januari 2026

Kristen Terhadap Tantangan Epistemologis

“ o Vol.6 No.2 665-683
Positivisme Comte

e-ISSN: 2723-2794
p-ISSN: 2723-2786

Felix Riondi Sugar, Dominikus Zinyo Darling
Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, N'TT

felikssugar@gmail.com, sinyodarling@gmail.com

Keywords

Comte's positivismy; The
relationship between faith
and reason; God Almighty;
Christian Theology

Positivisme Comte;
Relasi Iman-Akal Budi;
Allah Maha Kuasa;
Teologi Kristen

Article History

Submitted: Sept, 17, 2025
Revised: Jan, 11, 2026
Accepted: Jan, 14, 2026

DOI:
10.47596/sg.v6i2.356

(&)
https://sttaletheia.ac.id/e-

journal/index.php/solagrati
a/index

Abstract:
This study analyzes the challenges of Auguste Comte's positivist philosophy to the

relationship between faith and reason in Christian theology, particularly the doctrine
of God Almighty. Through the law of three stages (theological, metaphysical,
positive), positivism views theological knowledge as an initial phase that is later
replaced by empirical observation, thereby removing transcendent disconrse from the
modern public sphere. Although several previous studies have discussed the
epistemological implications of positivism  for Christianity, analysis of the
relationship between faith and reason through the dialogue of philosophy of science
and theological reflection remains limited. This study uses qualitative methods
through literature study and content analysis with Popper and Kubn's philosophy
of science approach and the thoughts of Tillich, Rabner, and Ratzinger. The results
show the limitations of Comte's verificationism and confirm that positivism and
theology are not opponents but dialogical partners. Science provides empirical facts,

while theology provides orientation of meaning and transcendence.

Abstrak:

Penelitian ini menganalisis tantangan filsafat positivisme Auguste
Comte terhadap relasi iman dan akal budi dalam teologi Kristen,
khususnya doktrin Allah Maha Kuasa. Melalui hukum tiga tahap
(teologis, metafisis, positif), positivisme memandang pengetahuan
teologis sebagai fase awal yang kemudian digantikan observasi empitis,
sehingga wacana transenden tersingkir dari ruang publik modern.
Meskipun beberapa kajian sebelumnya membahas implikasi
epistemologis positivisme terhadap kekristenan, analisis relasi iman dan
akal budi melalui dialog filsafat sains dan refleksi teologis masih
terbatas. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui studi
pustaka dan analisis isi dengan pendekatan filsafat sains Popper dan
Kuhn serta pemikiran Tillich, Rahner, dan Ratzinger. Hasil penelitian
menunjukkan keterbatasan verifikasionisme Comte dan menegaskan
bahwa positivisme dan teologi bukanlah lawan, melainkan mitra
dialogis. Sains menyediakan fakta empiris, sementara teologi memberi

orientasi makna dan transendensi.

665



Felix Riondi Sugar & Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”

Pendahuluan

Dalam teologi Kiristen, keyakinan akan Allah menjadi salah satu pilar fundamental yang
menopang seluruh sistem kepercayaan dan praksis umat beriman atau lebih dipahami sebagai
sebuah implikasi dari iman. Dalam keyakinan ini, Allah digambarkan sebagai pencipta,
pemelihara, dan penguasa semesta, yang tidak hanya transenden tetapi juga imanen, hadir
dan aktif dalam sejarah manusia.' Ia menjadi sumber pengharapan, penghiburan, dan arah
moral umat Kristen. Namun, keyakinan ini tidak berdiri tanpa tantangan, terutama sejak
berkembangnya filsafat modern yang semakin mengandalkan akal budi dan bukti empiris
sebagai satu-satunya sumber validitas kebenaran. Salah satu arus pemikiran yang paling
berpengaruh dalam menggeser posisi kebenaran teologis dari ruang publik modern adalah
positivisme, terutama yang digagaskan oleh Auguste Comte.

Auguste Comte, seorang filsuf asal Prancis, mengembangkan teori evolusi
pengetahuan yang menempatkan tahap teologis sebagai fase paling awal dalam
perkembangan intelektual manusia. Tahap teologis menggunakan penjelasan yang bersifat
adikodrati atau ilahi. Setelah itu, manusia memasuki tahap metafisis, di mana penjelasan
bersifat abstrak dan filosofis. Tahap terakhir adalah tahap positif, ketika pengetahuan
didasarkan pada observasi empiris dan metode ilmiah. Comte berpendapat bahwa umat
manusia modern kini berada pada tahap positif.> Berhadapan dengan aliran ini, relasi iman
dan akal budi dalam hal ini iman yang konkreet terhadap Allah sebagaimana diyakini oleh
umat Kristen dianggap sebagai bentuk penjelasan kuno yang tidak lagi relevan pada zanam
ini.’ Pendasarannya bahwa pengetahuan metafisis atau teologis dianggap tidak valid secara
ilmiah, karena tak bisa diraba oleh fakta empiris yang kemudian diyakini sebagai dasar dari
sains.* Dengan demikian, relasi iman dan akal budi tidak hanya dipertanyakan, tetapi juga
disingkirkan dari diskursus ilmiah modern.

Dampak pemikiran Comte ini tidak bisa dianggap remeh dalam ranah teologi Kristen
kontemporer. Ketika ruang publik didominasi oleh rasionalitas ilmiah yang positivistik,
wacana tentang Allah (dengan sifat-sifatnya) menjadi semakin tersisih. Bahkan, dalam ranah
iman internal sekalipun, umat Kristen dihadapkan pada dilema antara mempertahankan iman

pada Allah yang transenden dan tunduk pada desakan sains modern yang menolak segala

! Georg Kirchberger, Allah Menggugat: Sebuah Dogmatik Kristen (Maumere: Ledalero, 2020), 91-162.

2 Irham Nugroho, “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis dan Nilai Etisnya Terhadap
Sains,” Cakrawala: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2016): 167-177. https://doi.org/10.31603/ cakrawala.v11i2.192

3 Tan Malaka, Madilog: Materialisme, Dialektika, dan 1ogika, (Yogyakarta: Narasi, 2016), 38-50.

4 Alo Liliweri, Filsafat Ilnmu (Jakarta: Kencana, 2022), 134.

666



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026

sesuatu yang tidak dapat diobservasi. Karena itu, penting untuk mengkaji secara kritis
bagaimana teologi yakni relasi iman dan akal budi dapat dipertahankan dan dirumuskan ulang
secara rasional dalam konteks zaman yang semakin dipengaruhi oleh paradigma positivistik.
Berbagai penelitian sebelumnya telah mencoba mengulas relasi antara positivisme
dan agama secara umum. Misalnya, dalam artikel berjudul Awuguste Comte and the Religion of
Humanity the Post-Theistic Program of French Social Theory, oleh Andrew Wernick, dijelaskan
bahwa Comte tidak hanya menolak agama teistik, tetapi juga membangun sebuah alternatif
agama sipil yang disebut Re/igion of Humanity, di mana umat manusia menjadi objek pemujaan.’
Dalam kerangka ini, konsep Allah ditiadakan dan digantikan oleh tatanan sosial yang
berdasarkan pada moralitas rasional dan keteraturan ilmiah.® Hal ini pun dikonfirmasi oleh
Yuval Noah Harari yang kemudian menawarkan gagasan bahwa saat ini kekuasaan Tuhan
sebenarnya sudah dialihkan pada manusia yang mampu mengorganisir data dalam algoritma.”
Secara spesifik, Harari menyebutnya sebagai agama data (dataisme), tempat di mana manusia
sudah menjadi tuhan (homo deus) atas dirinya dan manusia lain.® Sementara itu, dalam konteks
teologis, beberapa teolog Kristen mencoba memberikan tanggapan terhadap tantangan ini.
Joseph Ratzinger, dalam berbagai tulisannya sebelum menjadi Paus Benediktus XVI, banyak
menyingeung soal bahaya “kediktatoran relativisme” dan pentingnya mempertahankan
Wahyu Ilahi sebagai sumber kebenaran sejati, bahkan di tengah dominasi sains modern.’
Sepertinya Ratzinger, Paul Tillich, dalam The Courage to Be, menegaskan bahwa Allah bukanlah
sekadar “makhluk tertinggi” dalam kerangka berpikir metafisis klasik, melainkan “dasar dari

segala keberadaan™ (the ground of being), sehingga tidak bisa direduksi dalam kategoti empiris. "’

> Paham ini sebenarnya adalah hasil ejahwantah dari aliran humanisme, suatu kepercayaan yang
memberikan porsi begitu tinggi terhadap nilai kemanusiaan dan beranggapan bahwa akal pun bisa
menemukan kebenaran. Kebenaran bukanlah terletak pada Allah sebagai peletak kebenaran tertinggi. Bdk.
Andrew Wernick, Auguste Comte and the Religion of Humanity the Post-Theistic Program of French Social Theory
(Cambridge:Cambridge University Press, 2001).
https:/ /assets.cambridge.org/97805216/62272/sample/9780521662727ws.pdf.

6 Ulfatun Hasanah, “Kontribusi Pemikiran Auguste Comte (Positivisme) terhadap Dasar
Pengembangan Ilmu Dakwah,” AL Jam: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 2, no. 2 (2019),
70.https://doi.otg/10.31764/jail.v2i2.1261.

7 Dalam maha-karyanya yang berjudul Homo Dens, Harari menyebut bahwa saat ini paham tentang
agama ke-Tuhanan seharusnya sudah disisihkan dengan kehadiran agama baru yang dikenal sebagai agama
data (dataisme). Bdk. Yuval Noah Harari, Homo Deus. Terjh. Yanto Musthofa(Tanggerang: Pustaka Alvabet,
2022), 423-458.

8 Yuval Noah Harari, Homo Deus, 441.

9 Jeffrey M. Perl (Eds), "A Dictatory of Relativism: Symposium in Response to Cardinal Ratzinget's
Last Homily," Comon Knowledge, 13, 2-3 (2007).

10 Elliot Harvey Shaw, "The Politics of the Courages to Be," Marburg Journal of Relogious, 4, no. 2
(1999): 1-10.https:/ /doi.org/10.17192/mjr.1999.4.3764.

667



Felix Riondi Sugar & Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”

Karl Rahner pun menyumbangkan gagasan bahwa pengalaman manusia yang paling dalam
selalu mengarah pada misteri transenden, yakni Allah."

Meskipun terdapat penelitian sebelumnya, seperti Hery dan Nainggolan yang
menganalisis implikasi epistemologis positivisme Comte terhadap pemahaman agama

Kristen di Indonesia,'

serta penelitian dari Desy Enok dkk tentang Filsafat Positivisme,
Perspektif Teologi, Keselamatan, yang membahas ketegangan antara positivisme dan teologi
keselamatan berdasarkan iman dan wahyu," keduanya masih bersifat umum dalam menyoroti
kritik metafisika atau pertentangan antara iman dan sains. Oleh karena itu tulisan ini
menawarkan kebaruan dengan menitikberatkan analisis pada relasi iman dan akal budi dalam
menghadapi tantangan epistemologis positivisme Comte, khususnya terkait doktrin Allah
Maha Kuasa. Pendekatan ini dilakukan melalui dialog internal filsafat sains (Popper-Kuhn)
dan refleksi teologis Kristen kontemporer, dengan menjawab pertanyaan utama: “Apakah
keyakinan teologis ini tetap rasional di era sains empiris?”

Sejalan dengan itu, penelitian ini bertujuan menganalisis secara kritis tantangan
filsafat positivisme terhadap relasi iman dan akal budi dengan implikasi iman akan Allah
Maha Kuasa dalam teologi Kristen, sekaligus merumuskan pendekatan teologis yang mampu
merespons tantangan tersebut. Menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
pustaka, tulisan ini mengkaji berbagai teks teologis, literatur filsafat agama, serta pemikiran
kontemporer yang membahas relasi antara iman dan sains. Secara teoretis, penelitian ini
diharapkan memperkaya wacana iman—akal dalam tradisi teologi Kristen kontemporer,
terutama dalam menghadapi tekanan ideologis positivisme yang masih memengaruhi
berbagai aspek kehidupan modern. Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi pedoman
reflektif bagi umat Kristen dalam mempertahankan iman mereka secara lebih rasional, kritis,
dan kontekstual. Dengan demikian, kepercayaan kepada Allah tidak lagi dipandang sebagai
dogma yang terlepas dari realitas ilmiah, tetapi sebagai kebenaran iman yang tetap relevan di

tengah dunia yang semakin menuntut bukti empiris untuk setiap hal.

11 Randy L. Maddox, "Katl Rahner Supranatural Exsistensial: A Wesleyan Paralel," Evangelical Journals,
5 (1987): 3-14.

12 Rahmat Valent Nainggolan dan Hery Budi Yosef, “Pengaruh Filsafat Positivisme Terhadap
Perkembangan Ilmu Pengetahuan Modern: Perspektif Epistemologis Dan Implikasi Teologis,” RITORNERA
JURNAL PENTAKOSTA INDONESIA 3, no. 3 (2023): 139-149.

13 Desy Enok dan Nelson Hasibuan Erli Nota Yanti Zega, Kristina Nella, Vina, “Pediaqu : Jurnal
Pendidikan Sosial Dan Humaniora Volume 4 Nomor 1 Januari (2025) 1040,” Pediaqu : Jurnal Pendidikan Sosial
dan Humaniora 4, no. 1 (2025): 1040-1052.

668



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah penelitian kualitatif dengan
pendekatan kepustakaan (/ibrary research). Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian
terletak pada pemahaman mendalam terhadap pemikiran Auguste Comte tentang positivisme
serta implikasinya terhadap relasi iman dan akal budi dalam teologi Kristen. Sumber data
utama berasal dari tulisan mengenai gagasan Auguste Comte, serta literatur teologis yang
mengulas konsep Allah dalam tradisi Kristen. Data sekunder diperoleh dari artikel, buku, dan
jurnal yang relevan dengan filsafat positivisme dan refleksi teologis kontemporer. Prosedur
pengumpulan data dilakukan melalui pencarian, seleksi, dan klasifikasi literatur yang sesuai
dengan tema penelitian. Selanjutnya, analisis data menggunakan metode analisis isi (content
analysis) dengan menafsirkan gagasan Comte mengenai hukum tiga tahap dan sikapnya yang
menolak penjelasan metafisik maupun teologis. Analisis ini kemudian dibandingkan dengan
doktrin Kristen mengenai Allah untuk menemukan titik tantangan, perbedaan, maupun
kemungkinan dialog. Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan
pemahaman kritis tentang bagaimana positivisme Comte menantang, sekaligus memperkaya

refleksi terhadap relasi iman dan akal budi dalam teologi Kristen.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Relasi Iman dan Akal Budi dalam Teologi Kristen
Dalam iman Kiristen, keyakinan akan Allah yang Maha Kuasa sebagai implikasi iman yang
kongkret merupakan salah satu fondasi utama teologi. Allah dipahami sebagai Pencipta,
Pemelihara, dan Pengarah sejarah, yang berkuasa penuh atas dunia sekaligus menyertai
manusia di dalamnya.'* Kemahakuasaan ini bukan hanya ajaran abstrak, tetapi dialami secara
nyata dalam hidup umat beriman, yakni keyakinan akan Allah yang menjadi sumber kekuatan,
penghiburan, dan arah moral. Terlihat bahwa ajaran tentang relasi iman dan akal budi tidak
hanya menyatakan keunggulan Allah atas ciptaan, melainkan juga menegaskan relasi-Nya
yang penuh kasih dengan manusia.”” Dalam seluruh sejarah Gereja, iman kepada Allah telah
membentuk dasar pengharapan umat Kristen dan menjadi pusat orientasi kehidupan rohani
mereka.

Secara sederhana, ajaran Kristen memahami Allah sebagai Allah yang transenden

sekaligus imanen. Transendensi Allah berarti Ia melampaui segala ciptaan, tidak terbatas oleh

14 Georg Kirchberger, Allah Menggngat: Sebualh Dogmatik Kristen.
15Georg Kirchberger, Allah Menggngat: Sebunah Dogmatik Kristen.

669



Felix Riondi Sugar & Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”

ruang maupun waktu. Sementara itu, imanen berarti Ia hadir dan berkarya dalam sejarah,
menyertai manusia sepanjang hidupnya.'® Karena itu, Allah bukanlah sekadar “makhluk
tertinggi” di antara makhluk lain, melainkan dasar keberadaan itu sendiri (ground of being),
sebagaimana ditegaskan Paul Tillich. Perspektif ini menunjukkan bahwa kemahakuasaan
Allah tidak dapat direduksi ke dalam kategori empiris atau material. Ia hadir dan dipahami
dalam kategori rohani, yang oleh Tom Jacobs diuraikan demikian:

“Allah adalah substansi pribadi yang bersifat rohani, melampaui alam semesta, tetapi juga
melekat di dalamnya. Pernyataan ini mencukupi untuk menolak segala pandangan
materialisme yang menyangkal keberadaan Allah, karena Allah tidak mungkin ditemukan
melalui pengalaman biasa. Pengalaman biasa ini merujuk pada cara-cara yang digunakan
untuk memahami dunia dan hal-hal yang bersifat duniawi.”"’

Sepanjang sejarah teologi Kristen, banyak teolog yang kemudian menempatkan
manusia sebagai entitas penting dalam memahami Allah sebagai Subyek teologi. Manusia
diyakini memiliki kemampuan kodrati untuk mengenal Allah melalui ciptaan. Namun,
pengenalan ini tidak pernah tuntas tanpa pengenalan akan Wahyu. Thomas Aquinas
menegaskan bahwa melalui akal budi, manusia dapat sampai pada kesimpulan tentang adanya
Pencipta, tetapi hanya melalui Wahyu ilahi manusia mengenal Allah secara penuh."®Manusia
menemukan jawaban atas pemahaman tentang Allah melalui realitas kehidupan yang ada di
dalam diri mereka dan sekeliling mereka. Realitas ini kemudian dikonseptualisasikan dalam
ide tentang Allah. Dengan kata lain, Allah ditemukan dalam realitas kehidupan yang
terungkap melalui ide-ide tersebut. Di sisi lain, pengalaman transendental menjadi titik awal
dalam proses ini, yaitu sebagai keterbukaan terhadap seluruh realitas.” Bahkan, melalui
penderitaan dan kemalangan di dunia, manusia dapat sampai kepada pemahaman yang penuh
akan Kemahakuasaan Allah.”

Dalam kaitan dengan ini, para penganut teologi proses, seperti Alfred North
Whitehead justru melihat Allah sebagai “Kodrat Perdana” yang mengawali segala proses
menjadi manusia dan alam.*» Mereka melihat setiap proses menjadi selalu mengandaikan

Allah. Sebagai prasyarat segala kejadian, Allah bersifat tak bersyarat dan tak terjadi, inilah

16 Theo Huijbers, Mencari Allah, 24.

THuijbers, Mencari Allab, 26.

18 Oktavianus Naif, “Pengetahuan akan Allah: Antara Impssibilitas dan Suprassibilitas,” VERITAS:
Jurnal Filsafat dan Teologi, 11, no. 1 (2020): 107-126.

19" Tom Jacobs, Paban Allah dalam Filsafat Agama-Agama dan Teolog, 60.

20 Paulus Budi Kleden, Membongkar DeritaMaumere: Ledalero, 20006), 317-329.

2 Gerog Kirchberger, Allah Menggngat: Sebuah Dogmatik Kristen, 202-205.

670



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026

“kodrat perdana’-Nya (kodrat primodial). Dalam kodrat ini, Allah menyediakan sejak kekal
segala kemungkinan bagai realisasi-realisasi dalam waktu. Namun, dalam segala kemungkinan
yang tersedia itu, Allah tidak hanya diam. Sebagai kodrat perdana, ia juga hadir dalam kubut
lain, yaitu “kodrat tindakan.” Dalam kodrat tindakan ini, Allah juga mengalami proses
kejadian itu sendiri. Karena ia terlibat, maka ia menyempurnakan dan menyimpan dalam diri-
Nya segala sesuatu yang telah terlaksana.” Singaktnya, Allah itu tidak pernah diam, melainkan
selalu ada dan mengiringi perubahan manusia dan dunia sebagai ciptaan-Nya.”

Pada titik ini, Whitehead, sebagaimana yang ditegaskan oleh Harvie Conn
menggambarkan Allah sebagai pencipta tunggal alam semesta. Penciptaan tersebut
merupakan suatu evolusi yang akan terjadi terus-menerus dan akan sesuai dengan ketertiban
dan kebebasan manusia sebagai penerus karya agung Allah. Pada titik ini Allah dipahami
sebagal pusat pengajaran dan kekuatan Allah yang bebas, menatah, dan menciptakan sejarah
kehidupan manusia.”* Catatan ini hendak menegaskan bahwa Allah tetap berdaulat
sepenuhnya, namun dalam kedaulatan-Nya Ia berkenan menjalin relasi dengan manusia
sebagai ciptaan-Nya, tanpa sedikit pun menjadikan Allah bergantung atau dipengaruhi oleh

ciptaan tersebut.?

Positivisme Comte dan Reduksi Akal Budi

Secara etimologis, positivisme berasal dari kata Latin, positus, yang berarti “diletakkan.” Kata
ini biasanya merujuk pada hal-hal yang faktual dan nyata. Dalam aliran ini, segala sesuatu
yang bersifat non-faktual atau metafisik ditolak. Dengan demikian, positivisme mengekang
filsafat ke dalam suatu indikasi yang dapat diamati sekaligus mampu menyusun keterkaitan
antar indikasi-indikasi tersebut ke dalam sebuah hukum tertentu atas suatu kajian ilmiah.
Selain itu, positivisme meyakini bahwa pengetahuan empiris merupakan satu-satunya sumber
pengetahuan yang valid dan menolak apa saja yang dinilai secara kognitif dari pemikiran
teologis dan filosofis ataupun metafisik dalam memahami dunia dan manusia itu sendiri.”

Istilah positivisme pertama kali diperkenalkan Saint Simon tahun 1852 dengan

22 Gerog Kirchberger, Allah Menggugat: Sebuah Dogmatik Kristen, 202.

23 Thabita Valenchia, "Konsep Allah Dalam Teologi Proses Ditinjau Dari Roma 1:18-21". Jurnal
Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidifan Agama Kristen dan Musik Gereja 7, no. 2 (October 31, 2023): 119—
132

2Harvie M Conn, Teologi Kontemporer, Malang: Literatur SAAT, 2012).

Moody Daniel Goni, “TEOLOGI PROSES,” RHEMA: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika 4, no. 2
(2018).

26Zidan Abid Maulana, “Konsep Filsafat Positivisme Perspektif Auguste Comte” 7, no. 3 (2022):
31-40.

671



Felix Riondi Sugar & Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”

merujuk pada aliran empirisme. Prinsip filosofis tentang positivisme juga dikembangkan oleh
Francis Bacon seorang tokoh empirisme dari Inggris. Bacon mencoba menguji kebenaran
tesisnya bahwa pengetahuan manusia itu lahir dari sebuah pengalaman empiris semata yang
mampu dibuktikan secara ilmiah. Dengan demikian, ajaran teologis dan metafisika yang
dianggap sebagai kekuatan di belakang fakta dipandang sebagai sesuatu yang non-faktual,
karena tidak dapat diamati, dialami, atau diteliti secara empiris; oleh sebab itu, keduanya tidak
dianggap sebagai pengetahuan dalam perspektif positivisme. Dengan demikian pengetahuan
yang muncul dari suatu kekuatan di belakang fakta seperti ajaran teologis dan metafisika tidak
dianggap sebagai pengetahuan karena bersifat abstrak.”

Pada dasarnya, positivisme meyakini bahwa dasar pengetahuan yang sah itu lahir dari
pengalaman fisik yang nyata, yang diuji melalui teori-teori ilmiah yang ketat. Karena itu,
positivisme menantang pemikiran teologis dan metafisik yang mengandalkan spekulasi atau
Wahyu.”® Dalam konteks ini, positivisme menantang teologi, yang cenderung menganggap
bahwa dunia ini diatur oleh kekuatan supranatural (Allah trasenden dan imanen) yang tidak
dapat dibuktikan secara ilmiah. Untuk lebih mendalami konsep positivisme, penulis akan
menjelaskan tiga tahap perkembangan akal budi manusia menurut Comte. Pemahaman ini
penting untuk memahami dinamika aliran positivisme serta bagaimana positivisme

menantang pemikiran teologis.

Tahap teologis.
Pada tahap ini, pemahaman manusia dalam menjelaskan sesuatu objek baik itu yang ada
dalam dirinya sendiri ataupun objek yang ada di luar sendirinya belum sepenuhnya
berdasarkan akal budi secara ilmiah. Artinya, pemahaman manusia hanya melekat pada
sebuah kekuatan supranatural yang diwariskan secara turun temurun. Dengan demikian,
manusia menganggap bahwa segala sesuatu, misalnya kejadian di dunia, digerakan oleh
kekuatan supranatural tersebut yang mereka yakini sebagai Tuhan. Kenyataan inilah yang
dikritik oleh Auguste Comte.

Comte membagikan kepercayaan teologis menjadi tiga jenis. Pertama, animisme, di

mana manusia percaya bahwa segala sesuatu yang memiliki kekuatan supranatural berasal dari

?Irham Nugroho, “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis Dan Nilai Etisnya Terhadap
Sains,” Cakrawala: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2016): 167-177.

28Dini Irawati, Nanat Fatah Natsir, and Erni Haryanti, “Positivisme, Pospositivisme, Teori Kiitis,
Dan Konstruktivisme Dalam Perspektif ‘Epistemologi Islam,” JIIP - Jurnal Imiab Iimn Pendidikan 4, no. 8
(2021): 870-880.

672



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026

entitas gaib atau roh. Sebelum mengenal agama-agama formal, manusia meyakini bahwa
objek-objek alam, seperti gunung, pohon, dan sungai, masing-masing memiliki jiwa atau roh
yang menghidupinya. Kedua, politeisme, di mana manusia mulai mengidentifikasi dan
mengelompokkan roh atau jiwa yang ada pada berbagai objek fisik berdasarkan kesamaan
sifat atau fungsi tertentu. Mereka mengakui adanya lebih dari satu kekuatan supranatural,
dengan pemujaan terhadap berbagai dewa yang dipersepsikan mengendalikan aspek-aspek
tertentu dalam kehidupan mereka. Kezzga, monoteisme yang muncul sebagai tahap lebih lanjut
dari politeisme, di mana manusia meyakini bahwa hanya ada satu realitas yang berkuasa atas
seluruh alam semesta. Realitas itu kemudian dikenal sebagai Tuhan. Dalam pandangan ini,
segala peristiwa yang terjadi dipahami sebagai kehendak dan kekuatan tunggal dari Tuhan
yang diyakini sebagai pencipta segala sesuatu.”’ Melalui kategori-kategori ini, kita dapat
melihat bagaimana pemikiran manusia tentang kekuatan supranatural berkembang seiring
waktu. Namun, pada tahap ini, pengetahuan manusia mengenai dunia masih bersifat teologis
dan dogmatis, berlandaskan pada wahyu dan kepercayaan agama yang tidak dapat diuji

dengan metode ilmiah

Tahap metafisis

Tahap metafisis dimulai setelah berakhirnya periode monoteisme. Pada fase ini, manusia
mulai mengubah pola pikir mereka untuk mencari respons atas pertanyaan tentang sebuah
fenomena alam. Mereka mulai beralih dari kredo agama dan berganti dari kekuatan
supranatural (Tuhan) menuju pemahaman yang lebih abstrak. Namun, tahap ini masih
terjebak dalam spekulasi, karena meskipun manusia berusaha menjelaskan dunia dengan cara
yang lebih rasional, penjelasan yang diberikan tetap bersifat metafisik dan tidak bisa diuji

secara empiris.”

Tahap positif

Pada tahap ini, manusia menyadari bahwa tidak ada gunanya untuk mendalami sebuah
pengetahuan yang absolut seperti dalam ranah teologis dan metafisis. Pada dasarnya segala
sesuatu yang terjadi bukan lahir dari sebuah keyakinan adikodrati (Tuhan). Artinya keyakinan

itu hanya dipandang sebagai sesuatu yang abstrak dan tidak bisa dibuktikan secara

2Nelita Indah Islami and Sofyan Sauri, “Konsep Positivisme Dalam Pembelajaran Bahasa Indonesia
Di Era Merdeka Belajar,” GHANCARAN: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia (2022): 97-107.
30 Zidan Abid Maulana, “Konsep Filsafat Positivisme Perspektif Auguste Comte.”30.

673



Felix Riondi Sugar & Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”

meyakinkan. Sebaliknya, orang mulai fokus pada upaya mendapati hukum-hukum kesetaraan
dan alur yang ada dalam realitas yang telah tersohor dalam kehidupan manusia. Hal ini
dilakukan melalui pengamatan dan pemanfaatan akal budi yang lebih terbuka.”

Di zaman ini, ilmu pengetahuan berkembang dengan sangat pesat, menciptakan dasar
bagi pemahaman yang rasional dan sistematis tentang dunia. Positivisme, dengan demikian,
menolak segala bentuk pengetahuan yang berasal dari spekulasi teologi agama atau metafisika,
yang tidak dapat diuji atau dibuktikan. Pengetahuan pada tahap ini harus bersifat konkret dan
dapat dibuktikan dengan eksperimen.’” Positivisme menantang teologi secara langsung
dengan prinsip bahwa suatu proposisi hanya dianggap benar jika dapat dibuktikan melalui
pengalaman, atau jika dapat dipastikan, sebagai kenyataan melalui ilmu pengetahuan. Karena
itu, teologi yang mengandalkan wahyu dan dogma tidak lagi relevan dalam memahami dunia
di era positivisme.”

Positivisme yang dikembangkan oleh Comte mengusung prinsip bahwa pengetahuan
yang benar hanya dapat ditempuh dari pengamatan empiris dan metode ilmiah, yang
mengutamakan bukti dan eksperimen. Dalam hal ini, positivisme secara tegas menantang
teologi, yang bersifat dogmatis dan tidak dapat diuji dengan metode ilmiah. Comte
berpendapat bahwa pencarian pengetahuan dalam ranah teologis dan metafisis harus
digantikan dengan pengetahuan yang berbasis pada fakta yang dapat dibuktikan. Dengan
demikian, positivisme memberikan kontribusi besar dalam pergeseran cara manusia
memahami dunia, dari kepercayaan agama dan metafisika menuju pemahaman yang lebih

rasional dan ilmiah.

Positivisme Comte dan Batas-Batas Epistemologisnya

Pada bagian ini penulis mengajak untuk melihat secara kritis mengenai positivisme agar
terlihat lebih seimbang yang tidak hanya menekan aspek teologis tetapi juga menunjukan
pemahaman tentang debat internal dalam filsafat sanis. Seperti yang dijelaskan sebelumnya
bahwa, positivisme yang dirumuskan oleh Auguste Comte merevolusi pemahaman modern
tentang ilmu pengetahuan melalui apa yang ia sebut sebagai hukum tiga tahap perkembangan akal

budi manusia: tahap teologis yang bercorak supranatural, tahap metafisik yang bersifat abstrak

31Udi Mufradi Mawardi, “Auguste Comte Dan Ide Positivismenya,” A/Fath 3, no. 1 (2009): 32-39.

¥2Mawardi, “Auguste Comte Dan Ide Positivismenya.”

3Nurasiah Lubis, “KERAGU-RAGUAN TERHADAP AGAMA EMPIRISME DAN
POSITIVISME,” Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multiknlturalisme Indonesia 1, no. 2 (2022): 8-15.

674



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026

dan spekulatif, serta tahap positif yang betlandaskan observasi empiris dan metode ilmiah.*
Dalam skema ini, teologi ditempatkan sebagai fase awal yang dianggap primitif dan harus
dilampaui oleh pengetahuan rasional modern. Dalam perspektif teologi Kristen, khususnya
dalam pemahaman tentang iman dan akal budi sebagai dasar keberadaan (ground of being) yang
sekaligus transenden dan imanen—sebagaimana dikembangkan oleh Paul Tillich—reduksi
empitis semacam ini menimbulkan persoalan setius.” Kritik terhadap positivisme sering kali
jatuh ke dalam bias teologis yang tidak seimbang, sebab positivisme berfokus pada
perkembangan ilmu pengetahuan berbasis fakta empiris, sementara teologi bergerak dalam
ranah makna, etika, dan transendensi. Keduanya sebenarnya beroperasi pada domain
epistemologis yang berbeda. Oleh karena itu, tulisan ini berupaya membangun kritik yang
lebih fair terhadap positivisme Comte dengan memulainya dari perspektif filsafat sains
internal, sebelum bergerak menuju implikasi teologis. Pendekatan ini memungkinkan
pengakuan terhadap kontribusi positivisme dalam perkembangan ilmu pengetahuan modern,
sekaligus menunjukkan keterbatasannya secara logis dan struktural.

Salah satu fondasi utama positivisme Comte adalah prinsip verifikasionisme, yakni
pandangan bahwa suatu pengetahuan hanya dapat dianggap sah apabila dapat diverifikasi
secara empiris secara mutlak dan definitif.”* Karl Popper, dalam karya monumentalnya The
Logic of Scientific Discovery, mengajukan kritik mendasar terhadap verifikasionisme dengan
menyebutnya sebagai solusi yang gagal terhadap masalah demarkasi antara sains dan non-
sains.”” Menurut Popper, tidak ada teoti ilmiah yang dapat diverifikasi secara final melalui
observasi empiris, karena selalu terbuka kemungkinan munculnya data baru yang menyangkal
teoti tersebut. Oleh sebab itu, Popper mengusulkan prinsip falsifikasi: suatu teori ilmiah
harus bersifat terbuka untuk diuji dan berpotensi dibantah oleh eksperimen atau observasi
baru™® Krittk Popper ini bersifat internal terhadap filsafat sains dan secara efektif
meruntuhkan klaim Comte bahwa tahap positif merupakan akhir dati evolusi pengetahuan
manusia. Sebaliknya, ilmu pengetahuan justru bersifat provisional, tentatif, dan senantiasa
terbuka terhadap revisi. Dengan demikian, positivisme Comte mengandung ketegangan logis

inheren tanpa perlu melibatkan kritik teologis secara langsung.” Pada posisi yang bersamaan,

3 Nugroho, “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis Dan Nilai Etisnya Terhadap

Sains.”

3 Paul Tillich, Systematic Theology (Chicago: Chicago: University of Chicago Press, 1951).

36 Mawardi, “Auguste Comte Dan Ide Positivismenya.”

37 Karl Poppet, The Logic of Scientific Discovery (London: Routledge, 1959).

38 Katl Popper, The Laogic of Scientific Discovery.

% Nugroho, “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis Dan Nilai Etisnya Terhadap
Sains.”

675



Felix Riondi Sugar & Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”

kritik struktural terhadap positivisme semakin dipertegas oleh Thomas Kuhn melalui analisis
historisnya dalam The Structure of Scientific  Revolutions. Kuhn menunjukkan bahwa
perkembangan sains tidak berlangsung secara kumulatif dan sepenuhnya objektif
sebagaimana diasumsikan oleh positivisme.” Kuhn memperkenalkan konsep paradigma
sebagai seperangkat asumsi teoretis, metodologis, dan metafisik yang tidak sepenuhnya
empiris, tetapi justru membentuk cara komunitas ilmiah memahami dan menafsirkan data.
Contohnya adalah peralihan dari paradigma geosentris Ptolemaeus menuju paradigma
heliosentris Copernicus—Newton, yang tidak semata-mata didorong oleh akumulasi fakta
empiris, melainkan oleh revolusi ilmiah yang melibatkan faktor sosial, psikologis, dan asumsi
metafisik.* Dalam terang analisis ini, fakta “positif” sebagaimana dipahami Comte ternyata
tidak sepenuhnya netral, melainkan bergantung pada kerangka konseptual non-empiris yang
melatarbelakangi interpretasi data. Kontradiksi ini menimbulkan krisis internal dalam
positivisme: ia mengagungkan fakta empiris sebagai satu-satunya sumber pengetahuan yang
valid, tetapi sekaligus mengabaikan elemen non-faktual yang justru membentuk pemahaman
terhadap fakta tersebut.

Setelah fondasi struktural positivisme ditantang oleh filsafat sains, kritik selanjutnya
mengarah pada ranah etika dan makna, di mana teologi Kristen dapat berperan secara
konstruktif sebagai pelengkap. Positivisme memang memberikan kemajuan besar dalam ilmu
pengetahuan eksperimental, namun cenderung mengalami kebuntuan dalam dimensi etika
karena fokus eksklusif pada fakta yang dapat diukur. Kondisi ini berpotensi melahirkan
relativisme moral, yang oleh Joseph Ratzinger disebut sebagai “kediktatoran relativisme.”*
Dalam konteks ini, konsep iman dan akal budi dalam teologi Kristen menawarkan dasar
moral transenden yang stabil. Akal budi empiris yang menopang sains membutuhkan wahyu
ilahi untuk menjangkau dimensi misteri eksistensial manusia, sebagaimana ditegaskan dan
dikembangkan lebih lanjut oleh Karl Rahner.” Nico Syukur sebagaimana yang dikutip oleh
Oktavianus menegaskan bahwa pengetahuan teologis melibatkan dimensi rohani, wahyu, dan
iman yang tidak dapat direduksi pada pengalaman indrawi semata. Dengan demikian, teologi
bukanlah pengganti positivisme, melainkan pelengkap yang memberikan orientasi makna dan
nilai bagi fakta-fakta ilmiah. Pendekatan ini mencegah reduksionisme yang mereduksi

manusia menjadi sekadar objek empiris dan mempertahankan martabat manusia sebagai

40 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions (Chicago: University of Chicago Press, 1962).
4 Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions.

4 Joseph Ratzinger, Truth and Tolerance (San Francisco: Ignatius Press, 2004).

43 Katl Rahner, Foundations of Christian Faith New York: New York: Seabury Press, 1978).

676



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026

subjek bermakna.* Terhadap penjelasan di atas bahwa penulis melihat ada semacam titik
yang terarah pada positivisme Comte dalam tulisan ini dibangun secara runtut dan fair. Karl
Popper meruntuhkan klaim verifikasionisme melalui prinsip falsifikasi, Thomas Kuhn
mempertanyakan objektivitas sains melalui analisis paradigma, dan teologi Kristen
melengkapi keduanya dengan dimensi etika dan makna melalui relasi iman dan akal budi.
Pendekatan ini adil karena mengakui kekuatan positivisme dalam menghasilkan pengetahuan
empiris yang menopang kemajuan ilmu pengetahuan, sekaligus menunjukkan bahwa teologi
menyediakan kerangka makna holistik yang transenden. Dalam konteks modern, positivisme
dan teologi Kristen tidak perlu diposisikan sebagai musuh, melainkan sebagai mitra dialogis
yang saling melengkapi demi pemahaman manusia yang lebih utuh dan bermakna.

Lebih lanjut, menurut hemat penulis bahwa kekuatan utama dari perdebatan ini
terletak pada keberhasilan untuk menempatkan positivisme Comte secara proporsional:
diakui kontribusinya bagi kemajuan ilmu pengetahuan, tetapi sekaligus dikritik secara internal
melalui filsafat sains sebelum dilengkapi oleh refleksi teologis. Pendekatan ini penting karena
menunjukkan bahwa persoalan utama positivisme bukan pada metode ilmiahnya, melainkan
pada klaim implisit bahwa realitas sepenuhnya dapat direduksi ke dalam fakta empiris. Di
titik inilah teologi Kristen memiliki relevansi yang sah, bukan sebagai pesaing sains,
melainkan sebagai horizon makna yang menyingkap dimensi etika, nilai, dan tujuan
eksistensial manusia yang tidak dapat dijangkau oleh positivisme. Dengan demikian, dialog
antara positivisme dan teologi seharusnya tidak diarahkan pada pertentangan, tetapi pada
integrasi kritis, di mana sains memberi kejelasan faktual tentang dunia, sementara teologi

memberi orientasi makna agar pengetahuan tersebut tidak kehilangan arah kemanusiaannya.

Ketegangan dan Dialog Teologi-Sains

Positivisme mengkritik teologi secara radikal, menuntut agar setiap posisi teologis dibuktikan
dengan metode ilmiah, bukan sekadar spekulasi. Dalam konteks ini, positivisme mendorong
cara berpikir yang lebih rasional dan ilmiah mengenai keberadaan Allah. Namun, dalam ranah
teologi, relasi iman dan akal budi telah menjadi dasar dalam membentuk pola ide dan
tindakan manusia. Georg Kircberger berpendapat bahwa pengenalan terhadap Allah hanya

dapat diperoleh melalui iman, yang dipahami sebagai suatu tindakan untuk menerima hal-hal

# Oktovianus Naif, “PENGETAHUAN AKAN ALLAH: ANTARA IMPOSSIBILITAS DAN
SURPASSIBILITAS,” Lumen Veritatis: Jurnal Filsafat dan Teologi 11, no. 1 (2020): 107-126.

677



Felix Riondi Sugar & Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”

yang tidak dapat dicapai oleh akal sehat manusia.* Namun, jika akal manusia tidak memiliki
kemampuan untuk mengenal Allah, maka wahyu akan kehilangan karakteristiknya sebagai
undangan yang bersifat pribadi dan bebas, yang mengharuskan adanya respons bebas dari
manusia.

Dari uraian di atas, sebelum menyebut bahwa positivisme lemah karena mengabaikan
aspek etika dan moral secara teologis, hal yang lebih mendasar perlu dijelaskan terlebih
dahulu, yaitu apa yang dimaksud dengan ‘pengetahuan faktual’. Positivisme menekankan
bahwa pengetahuan harus berbasis pada fakta empiris. Namun, penckanan ini sendiri
sebenarnya bertumpu pada serangkaian ide, gagasan, atau keyakinan yang berada di balik
fakta tersebut. Dengan kata lain, ada unsur non-faktual yang ikut membentuk cara kita
memahami fakta. Jika demikian, justru muncul ketegangan dalam positivisme, karena ia
menjunjung tinggi fakta tetapi sekaligus tidak bisa menghindar dari unsur non-faktual yang
ada di balik pengetahuan itu sendiri. Sebagai contoh, positivisme menekankan pengetahuan
yang bersifat faktual dan konkret, serta menolak metafisika dan teologi yang dianggap
spekulatif dan tidak terukur. Penganut positivisme lebih tertarik pada penyelidikan hubungan
antar kenyataan yang bisa diamati, dan lebih cenderung untuk memprediksi masa depan
berdasarkan data dan fakta yang ada. Sementara itu, teologi mengarahkan perhatian pada
hakikat batiniah dari segala sesuatu, percaya bahwa ada kebenaran mutlak di balik fenomena
yang tampak.* Di dalam karya Discours sur l'esprit Positif (1844), Comte menjelaskan bahwa
‘positif’ berarti sesuatu yang nyata dan dapat dibuktikan, berlawanan dengan sesuatu yang
bersifat khayalan atau spekulatif. Dalam hal ini, positivisme bertujuan untuk menyelidiki
objek-objek yang bisa dijangkau oleh akal budi manusia, dan menolak objek-objek yang tidak
bisa dipahami secara rasional yakni Allah."

Namun, dalam konteks teologi, khususnya terkait dengan relasi iman dan akal budi,
positivisme seringkali dianggap sebagai pandangan yang stagnan dan tidak mampu menggali
kedalaman konsep ini. Hal ini terjadi karena positivisme hanya mengandalkan akal dan bukti
ilmiah, sementara relasi iman dan akal budi, sifat transenden dan tak terjangkau oleh akal,
tidak dapat dibuktikan dengan metode ilmiah. Oleh karena itu, ada kecenderungan bahwa
konsep Allah akan dianggap tidak relevan atau bahkan punah di mata penganut positivisme.

Namun, meskipun positivisme mengklaim bahwa segala sesuatu yang tidak dapat dibuktikan

“Georg Kircberger, Allah Menggugat; Sebuah Dogmatik Kristiani, Ke-3. (Maumere:Penerbit Ledalero:
Juni 2020, 2020).

“Kondrad Kebung, Filsafat 1imu Pengetahnan, (Jakarta:Penerbit PT Prestasi Pustakaraya, 2001).

Y’Kebung, Filsafat 1lmu Pengetabnan,.

678



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026

akal tidak layak untuk diselidiki, penulis berpendapat bahwa ada keterbatasan mendalam
dalam hal ini. Akal manusia tidak mampu menjangkau seluruh dimensi eksistensi, terutama
dalam hal yang bersifat transenden, seperti Allah dan kemahakuasa-Nya.

Tom Jacobs menjelaskan bahwa “Allah dikenal sebagai keseluruhan keberadaan yang
konstitutif bagi kecenderungan budi manusia dalam upayanya untuk merealisasikan diri.”*
Namun, ia mengakui bahwa pandangan ini juga menghadapi keberatan karena sifatnya yang
abstrak dan sulit dipahami. Sebagai solusinya, Jacobs mendorong usaha refleksi metafisis
yang mengakui ketegangan antara apa yang bisa dipahami oleh akal dan apa yang tak
terjangkau oleh akal. Pada saat bersamaan, Georg Kircberger mengembangkan pandangan
serupa dengan menggunakan analogi, bahwa pembicaraan tentang Allah adalah usaha untuk
menghubungkan yang terbatas dan yang tak terbatas dengan cara yang tidak mutlak. Ini
mengingatkan kita pada pemikiran Thomas Aquinas yang menyatakan bahwa tidak mungkin
untuk mengungkapkan kemiripan antara pencipta dan ciptaan secara langsung.

Dari penjelasan ini, penulis mengasumsikan bahwa positivisme hanya berfokus pada
realitas pengalaman empiris yang dapat dipahami oleh akal budi manusia. Tujuannya adalah
untuk mempertanyakan dan mengakui sesuatu sebagai kebenaran, tanpa menyadari bahwa
konsep-konsep yang membentuk pemikiran tersebut sering kali bersifat spekulatif dan
abstrak, yang justru memicu akal budi untuk menemukan pengetahuan dalam realitas.
Meskipun konsep Allah bersifat abstrak, ia tetap berdampingan dengan akal budi manusia,
yang bergantung pada pemahaman tentang Allah. Dengan demikian, meskipun positivisme
terus berkembang; jika tidak mempertimbangkan moral dan iman, konsep ini akan tenggelam
dan hanya menghasilkan penjelasan yang stagnan, meskipun dapat dicapai melalui
pendekatan ilmiah. Penting untuk digarisbawahi antara pencipta Allah berbeda dengan
ciptaan yang adalah manusia. Manusia akan stagnan pada konsep tentang pemikiran atau
hanya memfokuskan pada apa yang diteliti tapi tidak tuntas mengkonsepkan Allah yang
tansenden.

Hans Kiing sebagaimana ditulis oleh Ignas Kleden mengungkapkan bahwa Teologi
Kristen tidak menciptakan kebenaran, melainkan hidup dari kebenaran Allah, yang hanya
akan menjadi hidup apabila kebenaran tersebut setiap kali dinyatakan dengan cara yang baru

dalam kejujuran.”Kebenaran Allah dalam teologi tidak hanya bersifat teoritis, tetapi lebih

®Tom Jacobs, Pabam Allah dalam Filsafat Agama-Agama dan Teologi, 60.
4 Ignas Kleden, “Ilmu-Ilmu Sosial Dan Teologi Kontekstual” Jurnal Ledalero, 17, no. 2 (Desember
2018), 193.

679



Felix Riondi Sugar & Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”

terkait dengan kehidupan dan pengalaman manusia. Oleh karena itu, meskipun ilmu
pengetahuan bertujuan untuk menjelaskan kenyataan melalui metode empiris, teologi
membuka pintu untuk memahami makna yang lebih dalam dari realitas tersebut.
Pengetahuan tentang Allah dalam teologi mengarah pada pemahaman yang lebih luas
mengenai kemampuan manusia dan bagaimana ilmu pengetahuan berkembang dalam
kerangka teologi.”

Berdasarkan penjelasan di atas, penulis berpendapat bahwa relasi iman dan akal budi
sebagai implikasi iaman yang konkret bahwa Allah dapat dipahami sebagai kebenaran yang
lebih mendalam, terutama ketika penelitian ilmiah hanya terbatas pada penjelasan fakta dan
kejadian, tanpa mampu menggali makna lebih dalam di balik realitas tersebut. Dengan
pendekatan teologis, wawasan kita tentang Allah dapat diperluas, dan pada gilirannya
membantu kita untuk memahami potensi dan kemampuan manusia, termasuk dalam kaitanya
dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Ketika kita mengaitkan pengetahuan dengan
pemahaman tentang Allah, kita diajak untuk mempertimbangkan perspektif lain, khususnya
ketika muncul ketegangan atau perbedaan yang melampaui batasan tertentu. Oleh karena itu,
positivisme, yang mengutamakan pencarian kebenaran, akan menghadapi tantangan besar
dalam mengkaji konsep Allah secara komprehensif, dan diharapkan dapat memberikan
pemahaman yang menyeluruh, yang pada akhirnya dapat dihadapi baik dalam kerangka ilmiah
maupun teologis.

Di samping itu, apa yang disampaikan oleh Nico Syukur adalah benar bahwa
“Pemahaman tentang Allah dalam teologi pada dasarnya berbeda dari kajian ilmiah lainnya.
Perbedaan ini terjadi karena prinsip pengetahuan dalam teologi tidak hanya bergantung pada
pengalaman indrawi dan akal budi, tetapi juga melibatkan dimensi rohani, wahyu, dan iman”.
Kebenaran, karena pada dasarnya positivisme hanya berfokus pada apa yang dapat mereka
buktikan. Dengan pertanyaan ini, menjadi jelas bahwa ujungnya tetap pada kepentingan vital
dalam tatanan hidup manusia. Di sisi lain, relasi iman dan akal budi dalam teologi akan terus
berkembang dalam pemahaman yang melampaui batasan penelitian ilmiah.

Tulisan ini melihat bahwa secara keseluruhan, meskipun positivisme telah
memberikan kontribusi besar dalam pengembangan ilmu pengetahuan, ia memiliki
keterbatasan yang signifikan dalam hal memahami relasi iman dan akal budi. Konsep ini,

sebagai sesuatu yang transenden, tidak dapat sepenuhnya dipahami atau dibuktikan oleh akal

% Jgnas Kleden, 195-196.

680



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026

budi manusia. Teologi, dengan pendekatan iman, wahyu, dan refleksi metafisis, menawarkan
ruang untuk menggali makna yang lebih dalam tentang Allah, yang tidak dapat diakses oleh
metode ilmiah semata. Oleh karena itu, meskipun positivisme terus berkembang, relasi iman
dan akal budi dalam teologi akan selalu melampaui batasan-batasan ilmiah dan memberikan

pemahaman yang lebih holistik dan bermakna bagi manusia.

PENUTUP

Penelitian ini menyimpulkan bahwa positivisme Comte, meskipun revolusioner dalam
metodologi empiris dan berperan penting dalam perkembangan ilmu pengetahuan modern,
memiliki keterbatasan epistemologis inheren yang terungkap melalui kritik internal filsafat
sains: prinsip falsifikasi Karl Popper menantang klaim verifikasionisme absolut, sedangkan
analisis paradigma Thomas Kuhn menunjukkan bahwa “fakta positif” selalu tergantung pada
kerangka non-empiris, sechingga menimbulkan ketegangan logis tanpa harus melibatkan
konfrontasi teologis langsung. Selain itu, positivisme menghadapi kebuntuan etis dan
relativisme (Ratzinger) karena fokus eksklusifnya pada hal yang terukur, sedangkan teologi
Kristen—melalui konsep Allah Maha Kuasa sebagai ground of being (Tillich), misteri
transenden (Rahner), dan relasi iman-akal (Aquinas, Whitehead)—menyediakan orientasi
makna, nilai moral, dan tujuan eksistensial yang melampaui reduksi empiris. Pendekatan yang
fair ini mengakui kekuatan sains sekaligus menegaskan domain berbeda teologi, membuka
ruang dialog konstruktif di mana positivisme menjelaskan mekanisme dunia, sementara
teologi mengungkap #eos kemanusiaan. Dengan demikian, umat Kristen kontemporer tidak
lagi terjebak pada dilema antara iman dogmatis atau sekularisme reduksionis, melainkan dapat
mengintegrasikan rasionalitas empiris dengan wahyu transenden secara harmonis. Temuan
penelitian ini tidak hanya memberikan jawaban teoretis terhadap tantangan epistemologis
positivisme, tetapi juga memberikan pemahaman bagi umat Kristen untuk mempertahankan
keyakinan kepada Allah Maha Kuasa sebagai sumber pengharapan dan moral di tengah
dominasi sains modern dan budaya dataisme, sekaligus memperkaya tradisi teologi Kristen

melalui sintesis iman-akal yang relevan, kritis, dan kontekstual bagi generasi mendatang,.

DAFTAR PUSTAKA

Conn, Harvie M. Teologi Kontemporer, (Malang: Literatur SAAT, 2012).

Enok, Desy, Nelson Hasibuan, Erli Nota Yanti Zega, Kristina Nella, dan Vina. “Pediaqu:
Jurnal Pendidikan Sosial Dan Humaniora Volume 4 Nomor 1 Januari (2025) 1040.”

681



Felix Riondi Sugar & Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”

Pediagu: Jurnal Pendidikan Sosial dan Humaniora 4, no. 1 (2025): 1040-1052.

Goni, Moody Daniel. “Teologi Proses,” RHEMA: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika 4, no.
2 (2018).

Hasanah, Ulfatun. “Kontribusi Pemikiran Auguste Comte (Positivisme) terhadap Dasar
Pengembangan Ilmu Dakwah,” Al-I'lam: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 2,
no. 2 (2019). https://doi.org/10.31764 /jail.v2i2.1261.

Irawati, Dini, dkk. “Positivisme, Pospositivisme, Teori Kritis, Dan Konstruktivisme Dalam
Perspektif ‘Epistemologi Islam,” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 4, no. 8 (2021):
870-880.

Islami, Nelita Indah &Sauri, Sofyan. “Konsep Positivisme Dalam Pembelajaran Bahasa
Indonesia Di Era Merdeka Belajar,” GHANCARAN: Jurnal Pendidikan Bahasa dan
Sastra Indonesia (2022): 97-107.

Karl Popper. The Logic of Scientific Discovery. London: London: Routledge, 1959.

Kebung, Kondrad. Filsafat Ilmu Pengetahuan, (Jakarta:Penerbit PT Prestasi Pustakaraya,
2001).

Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago Press,
1962.

Kirchberger, Georg. Allah Menggugat: Sebuah Dogmatik Kristen (Maumere: Ledalero,
2020).

Kleden, Ignas. “Ilmu-Ilmu Sosial Dan Teologi Kontekstual” Jurnal Ledalero, 17, no. 2
(Desember 2018).

Liliweri, Alo. Filsafat Ilmu (Jakarta: Kencana, 2022).

Lubis, Nurasiah. “Keragu-raguan terhadap Agama Empirisme dan Positivisme,” Relinesia:
Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia 1, no. 2 (2022): 8—15.

Maddox, Randy L. "Karl Rahner Supranatural Exsistensial: A Wesleyan Paralel," Evangelical
Journals, 5 (1987): 3-14.

Malaka, Tan. Madilog: Materialisme, Dialektika, dan Logika, (Yogyakarta: Narasi, 2016).

Maulana, Zidan Abid. “Konsep Filsafat Positivisme Perspektif Auguste Comte” El-Hamra:
Jurnal Kependidikan dan Kemasyarakatan, 7, no. 3 (2022): 31-40.

Mawardi, Udi Mufradi. “Auguste Comte Dan Ide Positivismenya,” Al-Fath 3, no. 1 (2009):
32-39.

Naif, Oktavianus. “Pengetahuan akan Allah: Antara Impssibilitas dan Suprassibilitas,”

682



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026

VERITAS: Jurnal Filsafat dan Teologi, 11, no. 1 (2020): 107-126.

Nugroho, Irham. “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis Dan Nilai Etisnya
Terhadap Sains,” Cakrawala: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2016): 167-177.
https://doi.org/10.31603/ cakrawala.v11i2.192.

Nainggolan, Rahmat Valent, dan Hery Budi Yosef. “Pengaruh Filsafat Positivisme Terhadap
Perkembangan Ilmu Pengetahuan Modern: Perspektif Epistemologis Dan Implikasi
Teologis.” Ritornela [nrnal Pentakosta Indonesia 3, no. 3 (2023): 139—149.

Rahner, Katl. Foundations of Christian Faith. New York: New York: Seabury Press, 1978.

Ratzinger, Joseph. Truth and Tolerance. San Francisco: Ignatius Press, 2004.

Tillich, Paul. Systematic Theology. Chicago: Chicago: University of Chicago Press, 1951.

Paulus Budi Kleden, Mewbongkar Derita (Maumere: Ledalero, 2000),

Perl, Jeffrey M. (Eds), "A Dictatory of Relativism: Symposium in Response to Cardinal
Ratzinger's Last Homily," Comon Knowledge, 13, 2-3 (2007).

Shaw, Elliot Harvey. "The Politics of the Courages to Be," Marburg Journal of Relogious, 4,
no. 2 (1999): 1-10. https://doi.org/10.17192/mjr.1999.4.3764.

Valenchia, Thabita. "Konsep Allah Dalam Teologi Proses Ditinjau Dari Roma 1:18-21".
Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik
Gereja 7, no. 2 (October 31, 2023): 119-132

Wernick, Andrew. Auguste Comte and the Religion of Humanity the Post-Theistic Program
of French Social Theory (Cambridge: Cambridge University Press, 2001).
https://assets.cambridge.org/97805216/62272 /sample/9780521662727ws.pdf.

683


https://doi.org/10.31603/cakrawala.v11i2.192
https://assets.cambridge.org/97805216/62272/sample/9780521662727ws.pdf

	Secara sederhana, ajaran Kristen memahami Allah sebagai Allah yang transenden sekaligus imanen. Transendensi Allah berarti Ia melampaui segala ciptaan, tidak terbatas oleh ruang maupun waktu. Sementara itu, imanen berarti Ia hadir dan berkarya dalam s...
	“Allah adalah substansi pribadi yang bersifat rohani, melampaui alam semesta, tetapi juga melekat di dalamnya. Pernyataan ini mencukupi untuk menolak segala pandangan materialisme yang menyangkal keberadaan Allah, karena Allah tidak mungkin ditemukan ...
	Sepanjang sejarah  teologi Kristen, banyak teolog yang kemudian menempatkan manusia sebagai entitas penting dalam memahami Allah sebagai Subyek teologi. Manusia diyakini memiliki kemampuan kodrati untuk mengenal Allah melalui ciptaan. Namun, pengenala...
	Dalam kaitan dengan ini, para penganut teologi proses, seperti Alfred North Whitehead justru melihat Allah sebagai “Kodrat Perdana” yang mengawali segala proses menjadi manusia dan alam.  Mereka melihat setiap proses menjadi selalu mengandaikan Allah....
	Pada titik ini, Whitehead, sebagaimana yang ditegaskan oleh Harvie Conn menggambarkan Allah sebagai pencipta tunggal alam semesta. Penciptaan tersebut merupakan suatu evolusi yang akan terjadi terus-menerus dan akan sesuai dengan ketertiban dan kebeba...
	Positivisme Comte dan Reduksi Akal Budi
	Secara etimologis, positivisme berasal dari kata Latin, positus, yang berarti “diletakkan.” Kata ini biasanya merujuk pada hal-hal yang faktual dan nyata. Dalam aliran ini, segala sesuatu yang bersifat non-faktual atau metafisik ditolak. Dengan demiki...
	Istilah positivisme  pertama kali diperkenalkan Saint Simon tahun 1852 dengan merujuk pada aliran empirisme. Prinsip filosofis tentang positivisme juga dikembangkan oleh Francis Bacon seorang tokoh empirisme dari Inggris. Bacon mencoba menguji kebenar...
	Pada dasarnya, positivisme meyakini bahwa dasar pengetahuan yang sah itu lahir dari pengalaman fisik yang nyata, yang diuji melalui teori-teori ilmiah yang ketat. Karena itu, positivisme menantang pemikiran teologis dan metafisik yang mengandalkan spe...
	Tahap teologis.
	Pada tahap ini, pemahaman manusia dalam menjelaskan sesuatu objek baik itu yang ada dalam dirinya sendiri ataupun objek yang ada di luar sendirinya belum sepenuhnya berdasarkan akal budi secara ilmiah. Artinya, pemahaman manusia hanya melekat pada seb...
	Comte membagikan kepercayaan teologis menjadi tiga jenis. Pertama, animisme, di mana manusia percaya bahwa segala sesuatu yang memiliki kekuatan supranatural berasal dari entitas gaib atau roh. Sebelum mengenal agama-agama formal, manusia meyakini bah...
	Tahap metafisis
	Tahap metafisis dimulai setelah berakhirnya periode monoteisme. Pada fase ini, manusia mulai mengubah pola pikir mereka untuk mencari respons atas pertanyaan tentang sebuah fenomena alam. Mereka mulai beralih dari kredo agama dan berganti dari kekuata...
	Tahap positif
	Pada tahap ini, manusia menyadari bahwa tidak ada gunanya untuk mendalami sebuah pengetahuan yang absolut seperti dalam ranah teologis dan metafisis. Pada dasarnya segala sesuatu yang terjadi bukan lahir dari sebuah keyakinan adikodrati (Tuhan). Artin...
	Di zaman ini, ilmu pengetahuan berkembang dengan sangat pesat, menciptakan dasar bagi pemahaman yang rasional dan sistematis tentang dunia. Positivisme, dengan demikian, menolak segala bentuk pengetahuan yang berasal dari spekulasi teologi agama atau ...
	Positivisme yang dikembangkan oleh Comte mengusung prinsip bahwa pengetahuan yang benar hanya dapat ditempuh dari pengamatan empiris dan metode ilmiah, yang mengutamakan bukti dan eksperimen. Dalam hal ini, positivisme secara tegas menantang teologi,...
	Positivisme mengkritik teologi secara radikal, menuntut agar setiap posisi teologis dibuktikan dengan metode ilmiah, bukan sekadar spekulasi. Dalam konteks ini, positivisme mendorong cara berpikir yang lebih rasional dan ilmiah mengenai keberadaan All...
	Dari uraian di atas, sebelum menyebut bahwa positivisme lemah karena mengabaikan aspek etika dan moral secara teologis, hal yang lebih mendasar perlu dijelaskan terlebih dahulu, yaitu apa yang dimaksud dengan ‘pengetahuan faktual’. Positivisme menekan...
	Namun, dalam konteks teologi, khususnya terkait dengan relasi iman dan akal budi, positivisme seringkali dianggap sebagai pandangan yang stagnan dan tidak mampu menggali kedalaman konsep ini. Hal ini terjadi karena positivisme hanya mengandalkan akal...
	Tom Jacobs menjelaskan bahwa “Allah dikenal sebagai keseluruhan keberadaan yang konstitutif bagi kecenderungan budi manusia dalam upayanya untuk merealisasikan diri.”  Namun, ia mengakui bahwa pandangan ini juga menghadapi keberatan karena sifatnya ya...
	Dari penjelasan ini, penulis mengasumsikan bahwa positivisme hanya berfokus pada realitas pengalaman empiris yang dapat dipahami oleh akal budi manusia. Tujuannya adalah untuk mempertanyakan dan mengakui sesuatu sebagai kebenaran, tanpa menyadari bah...
	Hans Küng sebagaimana ditulis oleh Ignas Kleden mengungkapkan bahwa Teologi Kristen tidak menciptakan kebenaran, melainkan hidup dari kebenaran Allah, yang hanya akan menjadi hidup apabila kebenaran tersebut setiap kali dinyatakan dengan cara yang ba...
	Berdasarkan penjelasan di atas, penulis berpendapat bahwa relasi iman dan akal budi sebagai implikasi iaman yang konkret bahwa Allah dapat dipahami sebagai kebenaran yang lebih mendalam, terutama ketika penelitian ilmiah hanya terbatas pada penjelasa...
	Di samping itu, apa yang disampaikan oleh Nico Syukur adalah benar bahwa “Pemahaman tentang Allah dalam teologi pada dasarnya berbeda dari kajian ilmiah lainnya. Perbedaan ini terjadi karena prinsip pengetahuan dalam teologi tidak hanya bergantung pa...
	Tulisan ini melihat bahwa secara keseluruhan, meskipun positivisme telah memberikan kontribusi besar dalam pengembangan ilmu pengetahuan, ia memiliki keterbatasan yang signifikan dalam hal memahami relasi iman dan akal budi. Konsep ini, sebagai sesua...
	PENUTUP
	DAFTAR PUSTAKA

