
665 

 

 
 
 

Relasi Iman dan Akal Budi: Respons Teologi 
Kristen Terhadap Tantangan Epistemologis 
Positivisme Comte 

 
Felix Riondi Sugar, Dominikus Zinyo Darling 
Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero, NTT 

felikssugar@gmail.com,  sinyodarling@gmail.com  
 
Abstract: 
This study analyzes the challenges of Auguste Comte's positivist philosophy to the 

relationship between faith and reason in Christian theology, particularly the doctrine 

of God Almighty. Through the law of three stages (theological, metaphysical, 

positive), positivism views theological knowledge as an initial phase that is later 

replaced by empirical observation, thereby removing transcendent discourse from the 

modern public sphere. Although several previous studies have discussed the 

epistemological implications of positivism for Christianity, analysis of the 

relationship between faith and reason through the dialogue of philosophy of science 

and theological reflection remains limited. This study uses qualitative methods 

through literature study and content analysis with Popper and Kuhn's philosophy 

of science approach and the thoughts of Tillich, Rahner, and Ratzinger. The results 

show the limitations of Comte's verificationism and confirm that positivism and 

theology are not opponents but dialogical partners. Science provides empirical facts, 

while theology provides orientation of meaning and transcendence. 

 
Abstrak: 
Penelitian ini menganalisis tantangan filsafat positivisme Auguste 

Comte terhadap relasi iman dan akal budi dalam teologi Kristen, 

khususnya doktrin Allah Maha Kuasa. Melalui hukum tiga tahap 

(teologis, metafisis, positif), positivisme memandang pengetahuan 

teologis sebagai fase awal yang kemudian digantikan observasi empiris, 

sehingga wacana transenden tersingkir dari ruang publik modern. 

Meskipun beberapa kajian sebelumnya membahas implikasi 

epistemologis positivisme terhadap kekristenan, analisis relasi iman dan 

akal budi melalui dialog filsafat sains dan refleksi teologis masih 

terbatas. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui studi 

pustaka dan analisis isi dengan pendekatan filsafat sains Popper dan 

Kuhn serta pemikiran Tillich, Rahner, dan Ratzinger. Hasil penelitian 

menunjukkan keterbatasan verifikasionisme Comte dan menegaskan 

bahwa positivisme dan teologi bukanlah lawan, melainkan mitra 

dialogis. Sains menyediakan fakta empiris, sementara teologi memberi 

orientasi makna dan transendensi. 

 

Sola Gratia 

©The Author(s) 
Sola Gratia  
Januari 2026 

Vol.6 No.2 665-683 
 

e-ISSN: 2723-2794  
p-ISSN: 2723-2786 

JURNAL TEOLOGI BIBLIKA DAN PRAKTIKA 
Artikel 

 

Keywords 
 

Comte's positivism; The 
relationship between faith 
and reason; God Almighty; 
Christian Theology 
 
Positivisme Comte; 
Relasi Iman-Akal Budi; 
Allah Maha Kuasa; 
Teologi Kristen 
 

 
Article History 
 

Submitted: Sept, 17, 2025  
 

Revised: Jan, 11, 2026 
 

Accepted: Jan, 14, 2026 

 
DOI:  
10.47596/sg.v6i2.356 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 

 
https://sttaletheia.ac.id/e-
journal/index.php/solagrati
a/index 



Felix Riondi Sugar &  Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”  
 (  

 

666 

Pendahuluan 

Dalam teologi Kristen, keyakinan akan Allah menjadi salah satu pilar fundamental yang 

menopang seluruh sistem kepercayaan dan praksis umat beriman atau lebih dipahami sebagai 

sebuah implikasi dari iman. Dalam keyakinan ini, Allah digambarkan sebagai pencipta, 

pemelihara, dan penguasa semesta, yang tidak hanya transenden tetapi juga imanen, hadir 

dan aktif dalam sejarah manusia.1 Ia menjadi sumber pengharapan, penghiburan, dan arah 

moral umat Kristen. Namun, keyakinan ini tidak berdiri tanpa tantangan, terutama sejak 

berkembangnya filsafat modern yang semakin mengandalkan akal budi dan bukti empiris 

sebagai satu-satunya sumber validitas kebenaran. Salah satu arus pemikiran yang paling 

berpengaruh dalam menggeser posisi kebenaran teologis dari ruang publik modern adalah 

positivisme, terutama yang digagaskan oleh Auguste Comte. 

Auguste Comte, seorang filsuf asal Prancis, mengembangkan teori evolusi 

pengetahuan yang menempatkan tahap teologis sebagai fase paling awal dalam 

perkembangan intelektual manusia. Tahap teologis menggunakan penjelasan yang bersifat 

adikodrati atau ilahi. Setelah itu, manusia memasuki tahap metafisis, di mana penjelasan 

bersifat abstrak dan filosofis. Tahap terakhir adalah tahap positif, ketika pengetahuan 

didasarkan pada observasi empiris dan metode ilmiah. Comte berpendapat bahwa umat 

manusia modern kini berada pada tahap positif.2 Berhadapan dengan aliran ini, relasi iman 

dan akal budi dalam hal ini iman yang konkreet terhadap Allah sebagaimana diyakini oleh 

umat Kristen dianggap sebagai bentuk penjelasan kuno yang tidak lagi relevan pada zanam 

ini.3 Pendasarannya bahwa pengetahuan metafisis atau teologis dianggap tidak valid secara 

ilmiah, karena tak bisa diraba oleh fakta empiris yang kemudian diyakini sebagai dasar dari 

sains.4 Dengan demikian, relasi iman dan akal budi tidak hanya dipertanyakan, tetapi juga 

disingkirkan dari diskursus ilmiah modern. 

Dampak pemikiran Comte ini tidak bisa dianggap remeh dalam ranah teologi Kristen 

kontemporer. Ketika ruang publik didominasi oleh rasionalitas ilmiah yang positivistik, 

wacana tentang Allah (dengan sifat-sifatnya) menjadi semakin tersisih. Bahkan, dalam ranah 

iman internal sekalipun, umat Kristen dihadapkan pada dilema antara mempertahankan iman 

pada Allah yang transenden dan tunduk pada desakan sains modern yang menolak segala 

 
1 Georg Kirchberger, Allah Menggugat: Sebuah Dogmatik Kristen (Maumere: Ledalero, 2020), 91-162. 
2  Irham Nugroho, “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis dan Nilai Etisnya Terhadap 

Sains,” Cakrawala: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2016): 167–177. https://doi.org/10.31603/cakrawala.v11i2.192 
3 Tan Malaka, Madilog: Materialisme, Dialektika, dan Logika, (Yogyakarta: Narasi, 2016), 38-50. 
4  Alo Liliweri, Filsafat Ilmu (Jakarta: Kencana, 2022), 134. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

667 

 

sesuatu yang tidak dapat diobservasi. Karena itu, penting untuk mengkaji secara kritis 

bagaimana teologi yakni relasi iman dan akal budi dapat dipertahankan dan dirumuskan ulang 

secara rasional dalam konteks zaman yang semakin dipengaruhi oleh paradigma positivistik. 

Berbagai penelitian sebelumnya telah mencoba mengulas relasi antara positivisme 

dan agama secara umum. Misalnya, dalam artikel berjudul Auguste Comte and the Religion of 

Humanity the Post-Theistic Program of French Social Theory, oleh Andrew Wernick, dijelaskan 

bahwa Comte tidak hanya menolak agama teistik, tetapi juga membangun sebuah alternatif 

agama sipil yang disebut Religion of Humanity, di mana umat manusia menjadi objek pemujaan.5 

Dalam kerangka ini, konsep Allah ditiadakan dan digantikan oleh tatanan sosial yang 

berdasarkan pada moralitas rasional dan keteraturan ilmiah.6 Hal ini pun dikonfirmasi oleh 

Yuval Noah Harari yang kemudian menawarkan gagasan bahwa saat ini kekuasaan Tuhan 

sebenarnya sudah dialihkan pada manusia yang mampu mengorganisir data dalam algoritma.7 

Secara spesifik, Harari menyebutnya sebagai agama data (dataisme), tempat di mana manusia 

sudah menjadi tuhan (homo deus) atas dirinya dan manusia lain.8 Sementara itu, dalam konteks 

teologis, beberapa teolog Kristen mencoba memberikan tanggapan terhadap tantangan ini. 

Joseph Ratzinger, dalam berbagai tulisannya sebelum menjadi Paus Benediktus XVI, banyak 

menyinggung soal bahaya “kediktatoran relativisme” dan pentingnya mempertahankan 

Wahyu Ilahi sebagai sumber kebenaran sejati, bahkan di tengah dominasi sains modern.9 

Sepertinya Ratzinger, Paul Tillich, dalam The Courage to Be, menegaskan bahwa Allah bukanlah 

sekadar “makhluk tertinggi” dalam kerangka berpikir metafisis klasik, melainkan “dasar dari 

segala keberadaan” (the ground of being), sehingga tidak bisa direduksi dalam kategori empiris.10 

 
5 Paham ini sebenarnya adalah hasil ejahwantah dari aliran humanisme, suatu kepercayaan yang 

memberikan porsi begitu tinggi terhadap nilai kemanusiaan dan beranggapan bahwa akal pun bisa 
menemukan kebenaran. Kebenaran bukanlah terletak pada Allah sebagai peletak kebenaran tertinggi. Bdk. 
Andrew Wernick, Auguste Comte and the Religion of Humanity the Post-Theistic Program of French Social Theory 
(Cambridge:Cambridge University Press, 2001). 
https://assets.cambridge.org/97805216/62272/sample/9780521662727ws.pdf. 

6 Ulfatun Hasanah, “Kontribusi Pemikiran Auguste Comte (Positivisme) terhadap Dasar 

Pengembangan Ilmu Dakwah,” Al-I’lam: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 2, no. 2 (2019), 
70.https://doi.org/10.31764/jail.v2i2.1261. 

 
7 Dalam maha-karyanya yang berjudul Homo Deus, Harari menyebut bahwa saat ini paham tentang 

agama ke-Tuhanan seharusnya sudah disisihkan dengan kehadiran agama baru yang dikenal sebagai agama 
data (dataisme). Bdk. Yuval Noah Harari, Homo Deus. Terjh. Yanto Musthofa(Tanggerang: Pustaka Alvabet, 
2022), 423-458. 

8 Yuval Noah Harari, Homo Deus, 441. 
9 Jeffrey M. Perl (Eds), "A Dictatory of Relativism: Symposium in Response to Cardinal Ratzinger's 

Last Homily,"Comon Knowledge, 13, 2-3 (2007). 
10 Elliot Harvey Shaw, "The Politics of the Courages to Be," Marburg Journal of Relogious, 4, no. 2 

(1999): 1-10.https://doi.org/10.17192/mjr.1999.4.3764. 



Felix Riondi Sugar &  Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”  
 (  

 

668 

Karl Rahner pun menyumbangkan gagasan bahwa pengalaman manusia yang paling dalam 

selalu mengarah pada misteri transenden, yakni Allah.11 

Meskipun terdapat penelitian sebelumnya, seperti Hery dan Nainggolan yang 

menganalisis implikasi epistemologis positivisme Comte terhadap pemahaman agama 

Kristen di Indonesia,12 serta penelitian dari Desy Enok dkk tentang Filsafat Positivisme, 

Perspektif Teologi, Keselamatan, yang membahas ketegangan antara positivisme dan teologi 

keselamatan berdasarkan iman dan wahyu,13 keduanya masih bersifat umum dalam menyoroti 

kritik metafisika atau pertentangan antara iman dan sains. Oleh karena itu tulisan ini 

menawarkan kebaruan dengan menitikberatkan analisis pada relasi iman dan akal budi dalam 

menghadapi tantangan epistemologis positivisme Comte, khususnya terkait doktrin Allah 

Maha Kuasa. Pendekatan ini dilakukan melalui dialog internal filsafat sains (Popper-Kuhn) 

dan refleksi teologis Kristen kontemporer, dengan menjawab pertanyaan utama: “Apakah 

keyakinan teologis ini tetap rasional di era sains empiris?” 

 Sejalan dengan itu, penelitian ini bertujuan menganalisis secara kritis tantangan 

filsafat positivisme terhadap relasi iman dan akal budi dengan implikasi iman akan Allah 

Maha Kuasa dalam teologi Kristen, sekaligus merumuskan pendekatan teologis yang mampu 

merespons tantangan tersebut. Menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

pustaka, tulisan ini mengkaji berbagai teks teologis, literatur filsafat agama, serta pemikiran 

kontemporer yang membahas relasi antara iman dan sains. Secara teoretis, penelitian ini 

diharapkan memperkaya wacana iman–akal dalam tradisi teologi Kristen kontemporer, 

terutama dalam menghadapi tekanan ideologis positivisme yang masih memengaruhi 

berbagai aspek kehidupan modern. Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi pedoman 

reflektif bagi umat Kristen dalam mempertahankan iman mereka secara lebih rasional, kritis, 

dan kontekstual. Dengan demikian, kepercayaan kepada Allah tidak lagi dipandang sebagai 

dogma yang terlepas dari realitas ilmiah, tetapi sebagai kebenaran iman yang tetap relevan di 

tengah dunia yang semakin menuntut bukti empiris untuk setiap hal. 

 

 
11 Randy L. Maddox, "Karl Rahner Supranatural Exsistensial: A Wesleyan Paralel,"Evangelical Journals, 

5 (1987): 3-14. 
12 Rahmat Valent Nainggolan dan Hery Budi Yosef, “Pengaruh Filsafat Positivisme Terhadap 

Perkembangan Ilmu Pengetahuan Modern: Perspektif Epistemologis Dan Implikasi Teologis,” RITORNERA 
JURNAL PENTAKOSTA INDONESIA 3, no. 3 (2023): 139–149. 

13 Desy Enok dan Nelson Hasibuan Erli Nota Yanti Zega, Kristina Nella, Vina, “Pediaqu : Jurnal 

Pendidikan Sosial Dan Humaniora Volume 4 Nomor 1 Januari (2025) 1040,” Pediaqu : Jurnal Pendidikan Sosial 
dan Humaniora 4, no. 1 (2025): 1040–1052. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

669 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah penelitian kualitatif dengan 

pendekatan kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian 

terletak pada pemahaman mendalam terhadap pemikiran Auguste Comte tentang positivisme 

serta implikasinya terhadap relasi iman dan akal budi dalam teologi Kristen. Sumber data 

utama berasal dari tulisan mengenai gagasan Auguste Comte, serta literatur teologis yang 

mengulas konsep Allah dalam tradisi Kristen. Data sekunder diperoleh dari artikel, buku, dan 

jurnal yang relevan dengan filsafat positivisme dan refleksi teologis kontemporer. Prosedur 

pengumpulan data dilakukan melalui pencarian, seleksi, dan klasifikasi literatur yang sesuai 

dengan tema penelitian. Selanjutnya, analisis data menggunakan metode analisis isi (content 

analysis) dengan menafsirkan gagasan Comte mengenai hukum tiga tahap dan sikapnya yang 

menolak penjelasan metafisik maupun teologis. Analisis ini kemudian dibandingkan dengan 

doktrin Kristen mengenai Allah untuk menemukan titik tantangan, perbedaan, maupun 

kemungkinan dialog. Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan 

pemahaman kritis tentang bagaimana positivisme Comte menantang, sekaligus memperkaya 

refleksi terhadap relasi iman dan akal budi  dalam teologi Kristen. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Relasi Iman dan Akal Budi dalam Teologi Kristen 

Dalam iman Kristen, keyakinan akan Allah yang Maha Kuasa sebagai implikasi iman yang 

kongkret merupakan salah satu fondasi utama teologi. Allah dipahami sebagai Pencipta, 

Pemelihara, dan Pengarah sejarah, yang berkuasa penuh atas dunia sekaligus menyertai 

manusia di dalamnya.14 Kemahakuasaan ini bukan hanya ajaran abstrak, tetapi dialami secara 

nyata dalam hidup umat beriman, yakni keyakinan akan Allah yang menjadi sumber kekuatan, 

penghiburan, dan arah moral. Terlihat bahwa ajaran tentang relasi iman dan akal budi tidak 

hanya menyatakan keunggulan Allah atas ciptaan, melainkan juga menegaskan relasi-Nya 

yang penuh kasih dengan manusia.15 Dalam seluruh sejarah Gereja, iman kepada Allah telah 

membentuk dasar pengharapan umat Kristen dan menjadi pusat orientasi kehidupan rohani 

mereka. 

Secara sederhana, ajaran Kristen memahami Allah sebagai Allah yang transenden 

sekaligus imanen. Transendensi Allah berarti Ia melampaui segala ciptaan, tidak terbatas oleh 

 
14 Georg Kirchberger, Allah Menggugat: Sebuah Dogmatik Kristen. 
15Georg Kirchberger, Allah Menggugat: Sebuah Dogmatik Kristen. 



Felix Riondi Sugar &  Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”  
 (  

 

670 

ruang maupun waktu. Sementara itu, imanen berarti Ia hadir dan berkarya dalam sejarah, 

menyertai manusia sepanjang hidupnya.16 Karena itu, Allah bukanlah sekadar “makhluk 

tertinggi” di antara makhluk lain, melainkan dasar keberadaan itu sendiri (ground of being), 

sebagaimana ditegaskan Paul Tillich. Perspektif ini menunjukkan bahwa kemahakuasaan 

Allah tidak dapat direduksi ke dalam kategori empiris atau material. Ia hadir dan dipahami 

dalam kategori rohani, yang oleh Tom Jacobs diuraikan demikian: 

“Allah adalah substansi pribadi yang bersifat rohani, melampaui alam semesta, tetapi juga 

melekat di dalamnya. Pernyataan ini mencukupi untuk menolak segala pandangan 

materialisme yang menyangkal keberadaan Allah, karena Allah tidak mungkin ditemukan 

melalui pengalaman biasa. Pengalaman biasa ini merujuk pada cara-cara yang digunakan 

untuk memahami dunia dan hal-hal yang bersifat duniawi.”17 

Sepanjang sejarah  teologi Kristen, banyak teolog yang kemudian menempatkan 

manusia sebagai entitas penting dalam memahami Allah sebagai Subyek teologi. Manusia 

diyakini memiliki kemampuan kodrati untuk mengenal Allah melalui ciptaan. Namun, 

pengenalan ini tidak pernah tuntas tanpa pengenalan akan Wahyu. Thomas Aquinas 

menegaskan bahwa melalui akal budi, manusia dapat sampai pada kesimpulan tentang adanya 

Pencipta, tetapi hanya melalui Wahyu ilahi manusia mengenal Allah secara penuh.18Manusia 

menemukan jawaban atas pemahaman tentang Allah melalui realitas kehidupan yang ada di 

dalam diri mereka dan sekeliling mereka. Realitas ini kemudian dikonseptualisasikan dalam 

ide tentang Allah. Dengan kata lain, Allah ditemukan dalam realitas kehidupan yang 

terungkap melalui ide-ide tersebut. Di sisi lain, pengalaman transendental menjadi titik awal 

dalam proses ini, yaitu sebagai keterbukaan terhadap seluruh realitas.19 Bahkan, melalui 

penderitaan dan kemalangan di dunia, manusia dapat sampai kepada pemahaman yang penuh 

akan Kemahakuasaan Allah.20 

Dalam kaitan dengan ini, para penganut teologi proses, seperti Alfred North 

Whitehead justru melihat Allah sebagai “Kodrat Perdana” yang mengawali segala proses 

menjadi manusia dan alam.21 Mereka melihat setiap proses menjadi selalu mengandaikan 

Allah. Sebagai prasyarat segala kejadian, Allah bersifat tak bersyarat dan tak terjadi, inilah 

 
16 Theo Huijbers, Mencari Allah, 24. 
17Huijbers, Mencari Allah, 26. 
18 Oktavianus Naif, “Pengetahuan akan Allah: Antara Impssibilitas dan Suprassibilitas,” VERITAS: 

Jurnal Filsafat dan Teologi, 11, no. 1 (2020): 107-126. 
19 Tom Jacobs, Paham Allah dalam Filsafat Agama-Agama dan Teologi, 60. 
20 Paulus Budi Kleden, Membongkar Derita(Maumere: Ledalero, 2006), 317-329. 
21 Gerog Kirchberger, Allah Menggugat: Sebuah Dogmatik Kristen, 202-205. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

671 

 

“kodrat perdana’-Nya (kodrat primodial). Dalam kodrat ini, Allah menyediakan sejak kekal 

segala kemungkinan bagai realisasi-realisasi dalam waktu. Namun, dalam segala kemungkinan 

yang tersedia itu, Allah tidak hanya diam. Sebagai kodrat perdana, ia juga hadir dalam kubut 

lain, yaitu “kodrat tindakan.” Dalam kodrat tindakan ini, Allah juga mengalami proses 

kejadian itu sendiri. Karena ia terlibat, maka ia menyempurnakan dan menyimpan dalam diri-

Nya segala sesuatu yang telah terlaksana.22 Singaktnya, Allah itu tidak pernah diam, melainkan 

selalu ada dan mengiringi perubahan manusia dan dunia sebagai ciptaan-Nya.23 

Pada titik ini, Whitehead, sebagaimana yang ditegaskan oleh Harvie Conn 

menggambarkan Allah sebagai pencipta tunggal alam semesta. Penciptaan tersebut 

merupakan suatu evolusi yang akan terjadi terus-menerus dan akan sesuai dengan ketertiban 

dan kebebasan manusia sebagai penerus karya agung Allah. Pada titik ini Allah dipahami 

sebagai pusat pengajaran dan kekuatan Allah yang bebas, menatah, dan menciptakan sejarah 

kehidupan manusia.24 Catatan ini hendak menegaskan bahwa Allah tetap berdaulat 

sepenuhnya, namun dalam kedaulatan-Nya Ia berkenan menjalin relasi dengan manusia 

sebagai ciptaan-Nya, tanpa sedikit pun menjadikan Allah bergantung atau dipengaruhi oleh 

ciptaan tersebut.25 

 

Positivisme Comte dan Reduksi Akal Budi  

Secara etimologis, positivisme berasal dari kata Latin, positus, yang berarti “diletakkan.” Kata 

ini biasanya merujuk pada hal-hal yang faktual dan nyata. Dalam aliran ini, segala sesuatu 

yang bersifat non-faktual atau metafisik ditolak. Dengan demikian, positivisme mengekang 

filsafat ke dalam suatu indikasi yang dapat diamati sekaligus mampu menyusun keterkaitan 

antar indikasi-indikasi tersebut ke dalam sebuah hukum tertentu atas suatu kajian ilmiah. 

Selain itu, positivisme meyakini bahwa pengetahuan empiris merupakan satu-satunya sumber 

pengetahuan yang valid dan menolak apa saja yang dinilai secara kognitif dari pemikiran 

teologis dan filosofis ataupun metafisik dalam memahami dunia dan manusia itu sendiri.26 

Istilah positivisme  pertama kali diperkenalkan Saint Simon tahun 1852 dengan 

 
22 Gerog Kirchberger, Allah Menggugat: Sebuah Dogmatik Kristen, 202. 
23 Thabita Valenchia, "Konsep Allah Dalam Teologi Proses Ditinjau Dari Roma 1:18-21”. Jurnal 

Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik Gereja 7, no. 2 (October 31, 2023): 119–
132 

24Harvie M Conn, Teologi Kontemporer, (Malang: Literatur SAAT, 2012). 
25Moody Daniel Goni, “TEOLOGI PROSES,” RHEMA: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika 4, no. 2 

(2018). 
26Zidan Abid Maulana, “Konsep Filsafat Positivisme Perspektif Auguste Comte” 7, no. 3 (2022): 

31–40. 



Felix Riondi Sugar &  Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”  
 (  

 

672 

merujuk pada aliran empirisme. Prinsip filosofis tentang positivisme juga dikembangkan oleh 

Francis Bacon seorang tokoh empirisme dari Inggris. Bacon mencoba menguji kebenaran 

tesisnya bahwa pengetahuan manusia itu lahir dari sebuah pengalaman empiris semata yang 

mampu dibuktikan secara ilmiah. Dengan demikian, ajaran teologis dan metafisika yang 

dianggap sebagai kekuatan di belakang fakta dipandang sebagai sesuatu yang non-faktual, 

karena tidak dapat diamati, dialami, atau diteliti secara empiris; oleh sebab itu, keduanya tidak 

dianggap sebagai pengetahuan dalam perspektif positivisme. Dengan demikian pengetahuan 

yang muncul dari suatu kekuatan di belakang fakta seperti ajaran teologis dan metafisika tidak 

dianggap sebagai pengetahuan karena bersifat abstrak.27 

Pada dasarnya, positivisme meyakini bahwa dasar pengetahuan yang sah itu lahir dari 

pengalaman fisik yang nyata, yang diuji melalui teori-teori ilmiah yang ketat. Karena itu, 

positivisme menantang pemikiran teologis dan metafisik yang mengandalkan spekulasi atau 

Wahyu.28 Dalam konteks ini, positivisme menantang teologi, yang cenderung menganggap 

bahwa dunia ini diatur oleh kekuatan supranatural (Allah trasenden dan imanen) yang tidak 

dapat dibuktikan secara ilmiah.  Untuk lebih mendalami konsep positivisme, penulis akan 

menjelaskan tiga tahap perkembangan akal budi manusia menurut Comte. Pemahaman ini 

penting untuk memahami dinamika aliran positivisme serta bagaimana positivisme 

menantang pemikiran teologis. 

 

Tahap teologis.  

Pada tahap ini, pemahaman manusia dalam menjelaskan sesuatu objek baik itu yang ada 

dalam dirinya sendiri ataupun objek yang ada di luar sendirinya belum sepenuhnya 

berdasarkan akal budi secara ilmiah. Artinya, pemahaman manusia hanya melekat pada 

sebuah kekuatan supranatural yang diwariskan secara turun temurun. Dengan demikian, 

manusia menganggap bahwa segala sesuatu, misalnya kejadian di dunia, digerakan oleh 

kekuatan supranatural tersebut yang mereka yakini sebagai Tuhan. Kenyataan inilah yang 

dikritik oleh Auguste Comte. 

Comte membagikan kepercayaan teologis menjadi tiga jenis. Pertama, animisme, di 

mana manusia percaya bahwa segala sesuatu yang memiliki kekuatan supranatural berasal dari 

 
27Irham Nugroho, “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis Dan Nilai Etisnya Terhadap 

Sains,” Cakrawala: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2016): 167–177. 
28Dini Irawati, Nanat Fatah Natsir, and Erni Haryanti, “Positivisme, Pospositivisme, Teori Kritis, 

Dan Konstruktivisme Dalam Perspektif ‘Epistemologi Islam,’” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 4, no. 8 
(2021): 870–880. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

673 

 

entitas gaib atau roh. Sebelum mengenal agama-agama formal, manusia meyakini bahwa 

objek-objek alam, seperti gunung, pohon, dan sungai, masing-masing memiliki jiwa atau roh 

yang menghidupinya. Kedua, politeisme, di mana manusia mulai mengidentifikasi dan 

mengelompokkan roh atau jiwa yang ada pada berbagai objek fisik berdasarkan kesamaan 

sifat atau fungsi tertentu. Mereka mengakui adanya lebih dari satu kekuatan supranatural, 

dengan pemujaan terhadap berbagai dewa yang dipersepsikan mengendalikan aspek-aspek 

tertentu dalam kehidupan mereka. Ketiga, monoteisme yang muncul sebagai tahap lebih lanjut 

dari politeisme, di mana manusia meyakini bahwa hanya ada satu realitas yang berkuasa atas 

seluruh alam semesta. Realitas itu kemudian dikenal sebagai Tuhan. Dalam pandangan ini, 

segala peristiwa yang terjadi dipahami sebagai kehendak dan kekuatan tunggal dari Tuhan 

yang diyakini sebagai pencipta segala sesuatu.29 Melalui kategori-kategori ini, kita dapat 

melihat bagaimana pemikiran manusia tentang kekuatan supranatural berkembang seiring 

waktu. Namun, pada tahap ini, pengetahuan manusia mengenai dunia masih bersifat teologis 

dan dogmatis, berlandaskan pada wahyu dan kepercayaan agama yang tidak dapat diuji 

dengan metode ilmiah 

 

Tahap metafisis 

Tahap metafisis dimulai setelah berakhirnya periode monoteisme. Pada fase ini, manusia 

mulai mengubah pola pikir mereka untuk mencari respons atas pertanyaan tentang sebuah 

fenomena alam. Mereka mulai beralih dari kredo agama dan berganti dari kekuatan 

supranatural (Tuhan) menuju pemahaman yang lebih abstrak. Namun, tahap ini masih 

terjebak dalam spekulasi, karena meskipun manusia berusaha menjelaskan dunia dengan cara 

yang lebih rasional, penjelasan yang diberikan tetap bersifat metafisik dan tidak bisa diuji 

secara empiris.30 

 

Tahap positif 

Pada tahap ini, manusia menyadari bahwa tidak ada gunanya untuk mendalami sebuah 

pengetahuan yang absolut seperti dalam ranah teologis dan metafisis. Pada dasarnya segala 

sesuatu yang terjadi bukan lahir dari sebuah keyakinan adikodrati (Tuhan). Artinya keyakinan 

itu hanya dipandang sebagai sesuatu yang abstrak dan tidak bisa dibuktikan secara 

 
29Nelita Indah Islami and Sofyan Sauri, “Konsep Positivisme Dalam Pembelajaran Bahasa Indonesia 

Di Era Merdeka Belajar,” GHANCARAN: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia (2022): 97–107. 
30 Zidan Abid Maulana, “Konsep Filsafat Positivisme Perspektif Auguste Comte.”36. 



Felix Riondi Sugar &  Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”  
 (  

 

674 

meyakinkan. Sebaliknya, orang mulai fokus pada upaya mendapati hukum-hukum kesetaraan 

dan alur yang ada dalam realitas yang telah tersohor dalam kehidupan manusia. Hal ini 

dilakukan melalui pengamatan dan pemanfaatan akal budi yang lebih terbuka.31 

Di zaman ini, ilmu pengetahuan berkembang dengan sangat pesat, menciptakan dasar 

bagi pemahaman yang rasional dan sistematis tentang dunia. Positivisme, dengan demikian, 

menolak segala bentuk pengetahuan yang berasal dari spekulasi teologi agama atau metafisika, 

yang tidak dapat diuji atau dibuktikan. Pengetahuan pada tahap ini harus bersifat konkret dan 

dapat dibuktikan dengan eksperimen.32 Positivisme menantang teologi secara langsung 

dengan prinsip bahwa suatu proposisi hanya dianggap benar jika dapat dibuktikan melalui 

pengalaman, atau jika dapat dipastikan, sebagai kenyataan melalui ilmu pengetahuan. Karena 

itu, teologi yang mengandalkan wahyu dan dogma tidak lagi relevan dalam memahami dunia 

di era positivisme.33 

 Positivisme yang dikembangkan oleh Comte mengusung prinsip bahwa pengetahuan 

yang benar hanya dapat ditempuh dari pengamatan empiris dan metode ilmiah, yang 

mengutamakan bukti dan eksperimen. Dalam hal ini, positivisme secara tegas menantang 

teologi, yang bersifat dogmatis dan tidak dapat diuji dengan metode ilmiah. Comte 

berpendapat bahwa pencarian pengetahuan dalam ranah teologis dan metafisis harus 

digantikan dengan pengetahuan yang berbasis pada fakta yang dapat dibuktikan. Dengan 

demikian, positivisme memberikan kontribusi besar dalam pergeseran cara manusia 

memahami dunia, dari kepercayaan agama dan metafisika menuju pemahaman yang lebih 

rasional dan ilmiah. 

 

Positivisme Comte dan Batas-Batas Epistemologisnya 

Pada bagian ini penulis mengajak untuk melihat secara kritis mengenai positivisme agar 

terlihat lebih seimbang yang tidak hanya menekan aspek teologis tetapi juga menunjukan 

pemahaman tentang debat internal dalam filsafat sanis. Seperti yang dijelaskan sebelumnya 

bahwa, positivisme yang dirumuskan oleh Auguste Comte merevolusi pemahaman modern 

tentang ilmu pengetahuan melalui apa yang ia sebut sebagai hukum tiga tahap perkembangan akal 

budi manusia: tahap teologis yang bercorak supranatural, tahap metafisik yang bersifat abstrak 

 
31Udi Mufradi Mawardi, “Auguste Comte Dan Ide Positivismenya,” Al-Fath 3, no. 1 (2009): 32–39. 
32Mawardi, “Auguste Comte Dan Ide Positivismenya.” 
33Nurasiah Lubis, “KERAGU-RAGUAN TERHADAP AGAMA EMPIRISME DAN 

POSITIVISME,” Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia 1, no. 2 (2022): 8–15. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

675 

 

dan spekulatif, serta tahap positif yang berlandaskan observasi empiris dan metode ilmiah.34 

Dalam skema ini, teologi ditempatkan sebagai fase awal yang dianggap primitif dan harus 

dilampaui oleh pengetahuan rasional modern. Dalam perspektif teologi Kristen, khususnya 

dalam pemahaman tentang iman dan akal budi sebagai dasar keberadaan (ground of being) yang 

sekaligus transenden dan imanen—sebagaimana dikembangkan oleh Paul Tillich—reduksi 

empiris semacam ini menimbulkan persoalan serius.35 Kritik terhadap positivisme sering kali 

jatuh ke dalam bias teologis yang tidak seimbang, sebab positivisme berfokus pada 

perkembangan ilmu pengetahuan berbasis fakta empiris, sementara teologi bergerak dalam 

ranah makna, etika, dan transendensi. Keduanya sebenarnya beroperasi pada domain 

epistemologis yang berbeda. Oleh karena itu, tulisan ini berupaya membangun kritik yang 

lebih fair terhadap positivisme Comte dengan memulainya dari perspektif filsafat sains 

internal, sebelum bergerak menuju implikasi teologis. Pendekatan ini memungkinkan 

pengakuan terhadap kontribusi positivisme dalam perkembangan ilmu pengetahuan modern, 

sekaligus menunjukkan keterbatasannya secara logis dan struktural. 

 Salah satu fondasi utama positivisme Comte adalah prinsip verifikasionisme, yakni 

pandangan bahwa suatu pengetahuan hanya dapat dianggap sah apabila dapat diverifikasi 

secara empiris secara mutlak dan definitif.36 Karl Popper, dalam karya monumentalnya The 

Logic of Scientific Discovery, mengajukan kritik mendasar terhadap verifikasionisme dengan 

menyebutnya sebagai solusi yang gagal terhadap masalah demarkasi antara sains dan non-

sains.37 Menurut Popper, tidak ada teori ilmiah yang dapat diverifikasi secara final melalui 

observasi empiris, karena selalu terbuka kemungkinan munculnya data baru yang menyangkal 

teori tersebut. Oleh sebab itu, Popper mengusulkan prinsip falsifikasi: suatu teori ilmiah 

harus bersifat terbuka untuk diuji dan berpotensi dibantah oleh eksperimen atau observasi 

baru.38 Kritik Popper ini bersifat internal terhadap filsafat sains dan secara efektif 

meruntuhkan klaim Comte bahwa tahap positif merupakan akhir dari evolusi pengetahuan 

manusia. Sebaliknya, ilmu pengetahuan justru bersifat provisional, tentatif, dan senantiasa 

terbuka terhadap revisi. Dengan demikian, positivisme Comte mengandung ketegangan logis 

inheren tanpa perlu melibatkan kritik teologis secara langsung.39 Pada posisi yang bersamaan, 

 
34 Nugroho, “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis Dan Nilai Etisnya Terhadap 

Sains.” 
35 Paul Tillich, Systematic Theology (Chicago: Chicago: University of Chicago Press, 1951). 
36 Mawardi, “Auguste Comte Dan Ide Positivismenya.” 
37 Karl Popper, The Logic of Scientific Discovery (London: Routledge, 1959). 
38 Karl Popper, The Logic of Scientific Discovery. 
39 Nugroho, “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis Dan Nilai Etisnya Terhadap 

Sains.” 



Felix Riondi Sugar &  Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”  
 (  

 

676 

kritik struktural terhadap positivisme semakin dipertegas oleh Thomas Kuhn melalui analisis 

historisnya dalam The Structure of Scientific Revolutions. Kuhn menunjukkan bahwa 

perkembangan sains tidak berlangsung secara kumulatif dan sepenuhnya objektif 

sebagaimana diasumsikan oleh positivisme.40 Kuhn memperkenalkan konsep paradigma 

sebagai seperangkat asumsi teoretis, metodologis, dan metafisik yang tidak sepenuhnya 

empiris, tetapi justru membentuk cara komunitas ilmiah memahami dan menafsirkan data. 

Contohnya adalah peralihan dari paradigma geosentris Ptolemaeus menuju paradigma 

heliosentris Copernicus–Newton, yang tidak semata-mata didorong oleh akumulasi fakta 

empiris, melainkan oleh revolusi ilmiah yang melibatkan faktor sosial, psikologis, dan asumsi 

metafisik.41 Dalam terang analisis ini, fakta “positif” sebagaimana dipahami Comte ternyata 

tidak sepenuhnya netral, melainkan bergantung pada kerangka konseptual non-empiris yang 

melatarbelakangi interpretasi data. Kontradiksi ini menimbulkan krisis internal dalam 

positivisme: ia mengagungkan fakta empiris sebagai satu-satunya sumber pengetahuan yang 

valid, tetapi sekaligus mengabaikan elemen non-faktual yang justru membentuk pemahaman 

terhadap fakta tersebut. 

 Setelah fondasi struktural positivisme ditantang oleh filsafat sains, kritik selanjutnya 

mengarah pada ranah etika dan makna, di mana teologi Kristen dapat berperan secara 

konstruktif sebagai pelengkap. Positivisme memang memberikan kemajuan besar dalam ilmu 

pengetahuan eksperimental, namun cenderung mengalami kebuntuan dalam dimensi etika 

karena fokus eksklusif pada fakta yang dapat diukur. Kondisi ini berpotensi melahirkan 

relativisme moral, yang oleh Joseph Ratzinger disebut sebagai “kediktatoran relativisme.”42 

Dalam konteks ini, konsep iman dan akal budi dalam teologi Kristen menawarkan dasar 

moral transenden yang stabil. Akal budi empiris yang menopang sains membutuhkan wahyu 

ilahi untuk menjangkau dimensi misteri eksistensial manusia, sebagaimana ditegaskan dan 

dikembangkan lebih lanjut oleh Karl Rahner.43 Nico Syukur sebagaimana yang dikutip oleh 

Oktavianus menegaskan bahwa pengetahuan teologis melibatkan dimensi rohani, wahyu, dan 

iman yang tidak dapat direduksi pada pengalaman indrawi semata. Dengan demikian, teologi 

bukanlah pengganti positivisme, melainkan pelengkap yang memberikan orientasi makna dan 

nilai bagi fakta-fakta ilmiah. Pendekatan ini mencegah reduksionisme yang mereduksi 

manusia menjadi sekadar objek empiris dan mempertahankan martabat manusia sebagai 

 
40 Thomas S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions (Chicago: University of Chicago Press, 1962). 
41 Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions. 
42 Joseph Ratzinger, Truth and Tolerance (San Francisco: Ignatius Press, 2004). 
43 Karl Rahner, Foundations of Christian Faith (New York: New York: Seabury Press, 1978). 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

677 

 

subjek bermakna.44 Terhadap penjelasan di atas bahwa penulis melihat ada semacam titik 

yang terarah pada positivisme Comte dalam tulisan ini dibangun secara runtut dan fair. Karl 

Popper meruntuhkan klaim verifikasionisme melalui prinsip falsifikasi, Thomas Kuhn 

mempertanyakan objektivitas sains melalui analisis paradigma, dan teologi Kristen 

melengkapi keduanya dengan dimensi etika dan makna melalui relasi iman dan akal budi. 

Pendekatan ini adil karena mengakui kekuatan positivisme dalam menghasilkan pengetahuan 

empiris yang menopang kemajuan ilmu pengetahuan, sekaligus menunjukkan bahwa teologi 

menyediakan kerangka makna holistik yang transenden. Dalam konteks modern, positivisme 

dan teologi Kristen tidak perlu diposisikan sebagai musuh, melainkan sebagai mitra dialogis 

yang saling melengkapi demi pemahaman manusia yang lebih utuh dan bermakna. 

 Lebih lanjut, menurut hemat penulis bahwa kekuatan utama dari perdebatan ini 

terletak pada keberhasilan untuk menempatkan positivisme Comte secara proporsional: 

diakui kontribusinya bagi kemajuan ilmu pengetahuan, tetapi sekaligus dikritik secara internal 

melalui filsafat sains sebelum dilengkapi oleh refleksi teologis. Pendekatan ini penting karena 

menunjukkan bahwa persoalan utama positivisme bukan pada metode ilmiahnya, melainkan 

pada klaim implisit bahwa realitas sepenuhnya dapat direduksi ke dalam fakta empiris. Di 

titik inilah teologi Kristen memiliki relevansi yang sah, bukan sebagai pesaing sains, 

melainkan sebagai horizon makna yang menyingkap dimensi etika, nilai, dan tujuan 

eksistensial manusia yang tidak dapat dijangkau oleh positivisme. Dengan demikian, dialog 

antara positivisme dan teologi seharusnya tidak diarahkan pada pertentangan, tetapi pada 

integrasi kritis, di mana sains memberi kejelasan faktual tentang dunia, sementara teologi 

memberi orientasi makna agar pengetahuan tersebut tidak kehilangan arah kemanusiaannya. 

 

Ketegangan dan Dialog Teologi-Sains 

Positivisme mengkritik teologi secara radikal, menuntut agar setiap posisi teologis dibuktikan 

dengan metode ilmiah, bukan sekadar spekulasi. Dalam konteks ini, positivisme mendorong 

cara berpikir yang lebih rasional dan ilmiah mengenai keberadaan Allah. Namun, dalam ranah 

teologi, relasi iman dan akal budi telah menjadi dasar dalam membentuk pola ide dan 

tindakan manusia. Georg Kircberger berpendapat bahwa pengenalan terhadap Allah hanya 

dapat diperoleh melalui iman, yang dipahami sebagai suatu tindakan untuk menerima hal-hal 

 
44 Oktovianus Naif, “PENGETAHUAN AKAN ALLAH: ANTARA IMPOSSIBILITAS DAN 

SURPASSIBILITAS,” Lumen Veritatis: Jurnal Filsafat dan Teologi 11, no. 1 (2020): 107–126. 



Felix Riondi Sugar &  Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”  
 (  

 

678 

yang tidak dapat dicapai oleh akal sehat manusia.45 Namun, jika akal manusia tidak memiliki 

kemampuan untuk mengenal Allah, maka wahyu akan kehilangan karakteristiknya sebagai 

undangan yang bersifat pribadi dan bebas, yang mengharuskan adanya respons bebas dari 

manusia.  

Dari uraian di atas, sebelum menyebut bahwa positivisme lemah karena mengabaikan 

aspek etika dan moral secara teologis, hal yang lebih mendasar perlu dijelaskan terlebih 

dahulu, yaitu apa yang dimaksud dengan ‘pengetahuan faktual’. Positivisme menekankan 

bahwa pengetahuan harus berbasis pada fakta empiris. Namun, penekanan ini sendiri 

sebenarnya bertumpu pada serangkaian ide, gagasan, atau keyakinan yang berada di balik 

fakta tersebut. Dengan kata lain, ada unsur non-faktual yang ikut membentuk cara kita 

memahami fakta. Jika demikian, justru muncul ketegangan dalam positivisme, karena ia 

menjunjung tinggi fakta tetapi sekaligus tidak bisa menghindar dari unsur non-faktual yang 

ada di balik pengetahuan itu sendiri. Sebagai contoh, positivisme menekankan pengetahuan 

yang bersifat faktual dan konkret, serta menolak metafisika dan teologi yang dianggap 

spekulatif dan tidak terukur. Penganut positivisme lebih tertarik pada penyelidikan hubungan 

antar kenyataan yang bisa diamati, dan lebih cenderung untuk memprediksi masa depan 

berdasarkan data dan fakta yang ada. Sementara itu, teologi mengarahkan perhatian pada 

hakikat batiniah dari segala sesuatu, percaya bahwa ada kebenaran mutlak di balik fenomena 

yang tampak.46 Di dalam karya Discours sur l'esprit Positif (1844), Comte menjelaskan bahwa 

‘positif’ berarti sesuatu yang nyata dan dapat dibuktikan, berlawanan dengan sesuatu yang 

bersifat khayalan atau spekulatif. Dalam hal ini, positivisme bertujuan untuk menyelidiki 

objek-objek yang bisa dijangkau oleh akal budi manusia, dan menolak objek-objek yang tidak 

bisa dipahami secara rasional yakni Allah.47 

 Namun, dalam konteks teologi, khususnya terkait dengan relasi iman dan akal budi, 

positivisme seringkali dianggap sebagai pandangan yang stagnan dan tidak mampu menggali 

kedalaman konsep ini. Hal ini terjadi karena positivisme hanya mengandalkan akal dan bukti 

ilmiah, sementara relasi iman dan akal budi, sifat transenden dan tak terjangkau oleh akal, 

tidak dapat dibuktikan dengan metode ilmiah. Oleh karena itu, ada kecenderungan bahwa 

konsep Allah akan dianggap tidak relevan atau bahkan punah di mata penganut positivisme. 

Namun, meskipun positivisme mengklaim bahwa segala sesuatu yang tidak dapat dibuktikan 

 
45Georg Kircberger, Allah Menggugat; Sebuah Dogmatik Kristiani, Ke-3. (Maumere:Penerbit Ledalero: 

Juni 2020, 2020). 
46Kondrad Kebung, Filsafat Ilmu Pengetahuan, (Jakarta:Penerbit PT Prestasi Pustakaraya, 2001). 
47Kebung, Filsafat Ilmu Pengetahuan,. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

679 

 

akal tidak layak untuk diselidiki, penulis berpendapat bahwa ada keterbatasan mendalam 

dalam hal ini. Akal manusia tidak mampu menjangkau seluruh dimensi eksistensi, terutama 

dalam hal yang bersifat transenden, seperti Allah dan kemahakuasa-Nya. 

Tom Jacobs menjelaskan bahwa “Allah dikenal sebagai keseluruhan keberadaan yang 

konstitutif bagi kecenderungan budi manusia dalam upayanya untuk merealisasikan diri.”48 

Namun, ia mengakui bahwa pandangan ini juga menghadapi keberatan karena sifatnya yang 

abstrak dan sulit dipahami. Sebagai solusinya, Jacobs mendorong usaha refleksi metafisis 

yang mengakui ketegangan antara apa yang bisa dipahami oleh akal dan apa yang tak 

terjangkau oleh akal. Pada saat bersamaan, Georg Kircberger mengembangkan pandangan 

serupa dengan menggunakan analogi, bahwa pembicaraan tentang Allah adalah usaha untuk 

menghubungkan yang terbatas dan yang tak terbatas dengan cara yang tidak mutlak. Ini 

mengingatkan kita pada pemikiran Thomas Aquinas yang menyatakan bahwa tidak mungkin 

untuk mengungkapkan kemiripan antara pencipta dan ciptaan secara langsung. 

 Dari penjelasan ini, penulis mengasumsikan bahwa positivisme hanya berfokus pada 

realitas pengalaman empiris yang dapat dipahami oleh akal budi manusia. Tujuannya adalah 

untuk mempertanyakan dan mengakui sesuatu sebagai kebenaran, tanpa menyadari bahwa 

konsep-konsep yang membentuk pemikiran tersebut sering kali bersifat spekulatif dan 

abstrak, yang justru memicu akal budi untuk menemukan pengetahuan dalam realitas. 

Meskipun konsep Allah bersifat abstrak, ia tetap berdampingan dengan akal budi manusia, 

yang bergantung pada pemahaman tentang Allah. Dengan demikian, meskipun positivisme 

terus berkembang, jika tidak mempertimbangkan moral dan iman, konsep ini akan tenggelam 

dan hanya menghasilkan penjelasan yang stagnan, meskipun dapat dicapai melalui 

pendekatan ilmiah. Penting untuk digarisbawahi antara pencipta Allah berbeda dengan 

ciptaan yang adalah manusia. Manusia akan stagnan pada konsep tentang pemikiran atau 

hanya memfokuskan pada apa yang diteliti tapi tidak tuntas mengkonsepkan Allah yang 

tansenden.  

 Hans Küng sebagaimana ditulis oleh Ignas Kleden mengungkapkan bahwa Teologi 

Kristen tidak menciptakan kebenaran, melainkan hidup dari kebenaran Allah, yang hanya 

akan menjadi hidup apabila kebenaran tersebut setiap kali dinyatakan dengan cara yang baru 

dalam kejujuran.49Kebenaran Allah dalam teologi tidak hanya bersifat teoritis, tetapi lebih 

 
48Tom Jacobs, Paham Allah dalam Filsafat Agama-Agama dan Teologi, 60. 
49  Ignas Kleden, “Ilmu-Ilmu Sosial Dan Teologi Kontekstual” Jurnal Ledalero, 17, no. 2 (Desember 

2018), 193. 



Felix Riondi Sugar &  Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”  
 (  

 

680 

terkait dengan kehidupan dan pengalaman manusia. Oleh karena itu, meskipun ilmu 

pengetahuan bertujuan untuk menjelaskan kenyataan melalui metode empiris, teologi 

membuka pintu untuk memahami makna yang lebih dalam dari realitas tersebut. 

Pengetahuan tentang Allah dalam teologi mengarah pada pemahaman yang lebih luas 

mengenai kemampuan manusia dan bagaimana ilmu pengetahuan berkembang dalam 

kerangka teologi.50 

 Berdasarkan penjelasan di atas, penulis berpendapat bahwa relasi iman dan akal budi 

sebagai implikasi iaman yang konkret bahwa Allah dapat dipahami sebagai kebenaran yang 

lebih mendalam, terutama ketika penelitian ilmiah hanya terbatas pada penjelasan fakta dan 

kejadian, tanpa mampu menggali makna lebih dalam di balik realitas tersebut. Dengan 

pendekatan teologis, wawasan kita tentang Allah dapat diperluas, dan pada gilirannya 

membantu kita untuk memahami potensi dan kemampuan manusia, termasuk dalam kaitanya 

dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Ketika kita mengaitkan pengetahuan dengan 

pemahaman tentang Allah, kita diajak untuk mempertimbangkan perspektif lain, khususnya 

ketika muncul ketegangan atau perbedaan yang melampaui batasan tertentu. Oleh karena itu, 

positivisme, yang mengutamakan pencarian kebenaran, akan menghadapi tantangan besar 

dalam mengkaji konsep Allah secara komprehensif, dan diharapkan dapat memberikan 

pemahaman yang menyeluruh, yang pada akhirnya dapat dihadapi baik dalam kerangka ilmiah 

maupun teologis. 

 Di samping itu, apa yang disampaikan oleh Nico Syukur adalah benar bahwa 

“Pemahaman tentang Allah dalam teologi pada dasarnya berbeda dari kajian ilmiah lainnya. 

Perbedaan ini terjadi karena prinsip pengetahuan dalam teologi tidak hanya bergantung pada 

pengalaman indrawi dan akal budi, tetapi juga melibatkan dimensi rohani, wahyu, dan iman”. 

Kebenaran, karena pada dasarnya positivisme hanya berfokus pada apa yang dapat mereka 

buktikan. Dengan pertanyaan ini, menjadi jelas bahwa ujungnya tetap pada kepentingan vital 

dalam tatanan hidup manusia. Di sisi lain, relasi iman dan akal budi dalam teologi akan terus 

berkembang dalam pemahaman yang melampaui batasan penelitian ilmiah. 

 Tulisan ini melihat bahwa secara keseluruhan, meskipun positivisme telah 

memberikan kontribusi besar dalam pengembangan ilmu pengetahuan, ia memiliki 

keterbatasan yang signifikan dalam hal memahami relasi iman dan akal budi. Konsep ini, 

sebagai sesuatu yang transenden, tidak dapat sepenuhnya dipahami atau dibuktikan oleh akal 

 
50 Ignas Kleden, 195-196. 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

681 

 

budi manusia. Teologi, dengan pendekatan iman, wahyu, dan refleksi metafisis, menawarkan 

ruang untuk menggali makna yang lebih dalam tentang Allah, yang tidak dapat diakses oleh 

metode ilmiah semata. Oleh karena itu, meskipun positivisme terus berkembang, relasi iman 

dan akal budi dalam teologi akan selalu melampaui batasan-batasan ilmiah dan memberikan 

pemahaman yang lebih holistik dan bermakna bagi manusia. 

 

PENUTUP 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa positivisme Comte, meskipun revolusioner dalam 

metodologi empiris dan berperan penting dalam perkembangan ilmu pengetahuan modern, 

memiliki keterbatasan epistemologis inheren yang terungkap melalui kritik internal filsafat 

sains: prinsip falsifikasi Karl Popper menantang klaim verifikasionisme absolut, sedangkan 

analisis paradigma Thomas Kuhn menunjukkan bahwa “fakta positif” selalu tergantung pada 

kerangka non-empiris, sehingga menimbulkan ketegangan logis tanpa harus melibatkan 

konfrontasi teologis langsung. Selain itu, positivisme menghadapi kebuntuan etis dan 

relativisme (Ratzinger) karena fokus eksklusifnya pada hal yang terukur, sedangkan teologi 

Kristen—melalui konsep Allah Maha Kuasa sebagai ground of being (Tillich), misteri 

transenden (Rahner), dan relasi iman-akal (Aquinas, Whitehead)—menyediakan orientasi 

makna, nilai moral, dan tujuan eksistensial yang melampaui reduksi empiris. Pendekatan yang 

fair ini mengakui kekuatan sains sekaligus menegaskan domain berbeda teologi, membuka 

ruang dialog konstruktif di mana positivisme menjelaskan mekanisme dunia, sementara 

teologi mengungkap telos kemanusiaan. Dengan demikian, umat Kristen kontemporer tidak 

lagi terjebak pada dilema antara iman dogmatis atau sekularisme reduksionis, melainkan dapat 

mengintegrasikan rasionalitas empiris dengan wahyu transenden secara harmonis. Temuan 

penelitian ini tidak hanya memberikan jawaban teoretis terhadap tantangan epistemologis 

positivisme, tetapi juga memberikan pemahaman bagi umat Kristen untuk mempertahankan 

keyakinan kepada Allah Maha Kuasa sebagai sumber pengharapan dan moral di tengah 

dominasi sains modern dan budaya dataisme, sekaligus memperkaya tradisi teologi Kristen 

melalui sintesis iman-akal yang relevan, kritis, dan kontekstual bagi generasi mendatang. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Conn, Harvie M. Teologi Kontemporer, (Malang: Literatur SAAT, 2012). 

Enok, Desy, Nelson Hasibuan, Erli Nota Yanti Zega, Kristina Nella, dan Vina. “Pediaqu: 

Jurnal Pendidikan Sosial Dan Humaniora Volume 4 Nomor 1 Januari (2025) 1040.” 



Felix Riondi Sugar &  Dominikuz Sinyo Darling, “Relasi Iman dan Akal Budi:...”  
 (  

 

682 

Pediaqu: Jurnal Pendidikan Sosial dan Humaniora 4, no. 1 (2025): 1040–1052. 

Goni, Moody Daniel. “Teologi Proses,” RHEMA: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika 4, no. 

2 (2018). 

Hasanah, Ulfatun. “Kontribusi Pemikiran Auguste Comte (Positivisme) terhadap Dasar 

Pengembangan Ilmu Dakwah,” Al-I’lam: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 2, 

no. 2 (2019). https://doi.org/10.31764/jail.v2i2.1261. 

Irawati, Dini, dkk. “Positivisme, Pospositivisme, Teori Kritis, Dan Konstruktivisme Dalam 

Perspektif ‘Epistemologi Islam,’” JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 4, no. 8 (2021): 

870–880. 

Islami, Nelita Indah &Sauri, Sofyan. “Konsep Positivisme Dalam Pembelajaran Bahasa 

Indonesia Di Era Merdeka Belajar,” GHANCARAN: Jurnal Pendidikan Bahasa dan 

Sastra Indonesia (2022): 97–107. 

Karl Popper. The Logic of Scientific Discovery. London: London: Routledge, 1959. 

 

Kebung, Kondrad. Filsafat Ilmu Pengetahuan, (Jakarta:Penerbit PT Prestasi Pustakaraya, 

2001). 

Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago Press, 

1962. 

Kirchberger, Georg. Allah Menggugat: Sebuah Dogmatik Kristen (Maumere: Ledalero, 

2020). 

Kleden, Ignas. “Ilmu-Ilmu Sosial Dan Teologi Kontekstual” Jurnal Ledalero, 17, no. 2 

(Desember 2018). 

Liliweri, Alo. Filsafat Ilmu (Jakarta: Kencana, 2022). 

Lubis, Nurasiah. “Keragu-raguan terhadap Agama Empirisme dan Positivisme,” Relinesia: 

Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia 1, no. 2 (2022): 8–15. 

Maddox, Randy L. "Karl Rahner Supranatural Exsistensial: A Wesleyan Paralel," Evangelical 

Journals, 5 (1987): 3-14. 

Malaka, Tan. Madilog: Materialisme, Dialektika, dan Logika, (Yogyakarta: Narasi, 2016). 

Maulana, Zidan Abid. “Konsep Filsafat Positivisme Perspektif Auguste Comte” El-Hamra: 

Jurnal Kependidikan dan Kemasyarakatan, 7, no. 3 (2022): 31–40. 

Mawardi, Udi Mufradi. “Auguste Comte Dan Ide Positivismenya,” Al-Fath 3, no. 1 (2009): 

32–39. 

Naif, Oktavianus. “Pengetahuan akan Allah: Antara Impssibilitas dan Suprassibilitas,” 



Sola Gratia: Jurnal Teologi Biblika dan Praktika, Vol.6, No.2, Jan.2026 
 

683 

 

VERITAS: Jurnal Filsafat dan Teologi, 11, no. 1 (2020): 107-126. 

Nugroho, Irham. “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis Dan Nilai Etisnya 

Terhadap Sains,” Cakrawala: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (2016): 167–177. 

https://doi.org/10.31603/cakrawala.v11i2.192. 

Nainggolan, Rahmat Valent, dan Hery Budi Yosef. “Pengaruh Filsafat Positivisme Terhadap 

Perkembangan Ilmu Pengetahuan Modern: Perspektif Epistemologis Dan Implikasi 

Teologis.” Ritornela Jurnal Pentakosta Indonesia 3, no. 3 (2023): 139–149. 

Rahner, Karl. Foundations of Christian Faith. New York: New York: Seabury Press, 1978. 

Ratzinger, Joseph. Truth and Tolerance. San Francisco: Ignatius Press, 2004. 

Tillich, Paul. Systematic Theology. Chicago: Chicago: University of Chicago Press, 1951. 

Paulus Budi Kleden, Membongkar Derita (Maumere: Ledalero, 2006), 

Perl, Jeffrey M. (Eds), "A Dictatory of Relativism: Symposium in Response to Cardinal 

Ratzinger's Last Homily," Comon Knowledge, 13, 2-3 (2007). 

Shaw, Elliot Harvey. "The Politics of the Courages to Be," Marburg Journal of Relogious, 4, 

no. 2 (1999): 1-10. https://doi.org/10.17192/mjr.1999.4.3764. 

Valenchia, Thabita. "Konsep Allah Dalam Teologi Proses Ditinjau Dari Roma 1:18-21”. 

Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen dan Musik 

Gereja 7, no. 2 (October 31, 2023): 119–132 

Wernick, Andrew. Auguste Comte and the Religion of Humanity the Post-Theistic Program 

of French Social Theory (Cambridge: Cambridge University Press, 2001). 

https://assets.cambridge.org/97805216/62272/sample/9780521662727ws.pdf. 

 

 

https://doi.org/10.31603/cakrawala.v11i2.192
https://assets.cambridge.org/97805216/62272/sample/9780521662727ws.pdf

	Secara sederhana, ajaran Kristen memahami Allah sebagai Allah yang transenden sekaligus imanen. Transendensi Allah berarti Ia melampaui segala ciptaan, tidak terbatas oleh ruang maupun waktu. Sementara itu, imanen berarti Ia hadir dan berkarya dalam s...
	“Allah adalah substansi pribadi yang bersifat rohani, melampaui alam semesta, tetapi juga melekat di dalamnya. Pernyataan ini mencukupi untuk menolak segala pandangan materialisme yang menyangkal keberadaan Allah, karena Allah tidak mungkin ditemukan ...
	Sepanjang sejarah  teologi Kristen, banyak teolog yang kemudian menempatkan manusia sebagai entitas penting dalam memahami Allah sebagai Subyek teologi. Manusia diyakini memiliki kemampuan kodrati untuk mengenal Allah melalui ciptaan. Namun, pengenala...
	Dalam kaitan dengan ini, para penganut teologi proses, seperti Alfred North Whitehead justru melihat Allah sebagai “Kodrat Perdana” yang mengawali segala proses menjadi manusia dan alam.  Mereka melihat setiap proses menjadi selalu mengandaikan Allah....
	Pada titik ini, Whitehead, sebagaimana yang ditegaskan oleh Harvie Conn menggambarkan Allah sebagai pencipta tunggal alam semesta. Penciptaan tersebut merupakan suatu evolusi yang akan terjadi terus-menerus dan akan sesuai dengan ketertiban dan kebeba...
	Positivisme Comte dan Reduksi Akal Budi
	Secara etimologis, positivisme berasal dari kata Latin, positus, yang berarti “diletakkan.” Kata ini biasanya merujuk pada hal-hal yang faktual dan nyata. Dalam aliran ini, segala sesuatu yang bersifat non-faktual atau metafisik ditolak. Dengan demiki...
	Istilah positivisme  pertama kali diperkenalkan Saint Simon tahun 1852 dengan merujuk pada aliran empirisme. Prinsip filosofis tentang positivisme juga dikembangkan oleh Francis Bacon seorang tokoh empirisme dari Inggris. Bacon mencoba menguji kebenar...
	Pada dasarnya, positivisme meyakini bahwa dasar pengetahuan yang sah itu lahir dari pengalaman fisik yang nyata, yang diuji melalui teori-teori ilmiah yang ketat. Karena itu, positivisme menantang pemikiran teologis dan metafisik yang mengandalkan spe...
	Tahap teologis.
	Pada tahap ini, pemahaman manusia dalam menjelaskan sesuatu objek baik itu yang ada dalam dirinya sendiri ataupun objek yang ada di luar sendirinya belum sepenuhnya berdasarkan akal budi secara ilmiah. Artinya, pemahaman manusia hanya melekat pada seb...
	Comte membagikan kepercayaan teologis menjadi tiga jenis. Pertama, animisme, di mana manusia percaya bahwa segala sesuatu yang memiliki kekuatan supranatural berasal dari entitas gaib atau roh. Sebelum mengenal agama-agama formal, manusia meyakini bah...
	Tahap metafisis
	Tahap metafisis dimulai setelah berakhirnya periode monoteisme. Pada fase ini, manusia mulai mengubah pola pikir mereka untuk mencari respons atas pertanyaan tentang sebuah fenomena alam. Mereka mulai beralih dari kredo agama dan berganti dari kekuata...
	Tahap positif
	Pada tahap ini, manusia menyadari bahwa tidak ada gunanya untuk mendalami sebuah pengetahuan yang absolut seperti dalam ranah teologis dan metafisis. Pada dasarnya segala sesuatu yang terjadi bukan lahir dari sebuah keyakinan adikodrati (Tuhan). Artin...
	Di zaman ini, ilmu pengetahuan berkembang dengan sangat pesat, menciptakan dasar bagi pemahaman yang rasional dan sistematis tentang dunia. Positivisme, dengan demikian, menolak segala bentuk pengetahuan yang berasal dari spekulasi teologi agama atau ...
	Positivisme yang dikembangkan oleh Comte mengusung prinsip bahwa pengetahuan yang benar hanya dapat ditempuh dari pengamatan empiris dan metode ilmiah, yang mengutamakan bukti dan eksperimen. Dalam hal ini, positivisme secara tegas menantang teologi,...
	Positivisme mengkritik teologi secara radikal, menuntut agar setiap posisi teologis dibuktikan dengan metode ilmiah, bukan sekadar spekulasi. Dalam konteks ini, positivisme mendorong cara berpikir yang lebih rasional dan ilmiah mengenai keberadaan All...
	Dari uraian di atas, sebelum menyebut bahwa positivisme lemah karena mengabaikan aspek etika dan moral secara teologis, hal yang lebih mendasar perlu dijelaskan terlebih dahulu, yaitu apa yang dimaksud dengan ‘pengetahuan faktual’. Positivisme menekan...
	Namun, dalam konteks teologi, khususnya terkait dengan relasi iman dan akal budi, positivisme seringkali dianggap sebagai pandangan yang stagnan dan tidak mampu menggali kedalaman konsep ini. Hal ini terjadi karena positivisme hanya mengandalkan akal...
	Tom Jacobs menjelaskan bahwa “Allah dikenal sebagai keseluruhan keberadaan yang konstitutif bagi kecenderungan budi manusia dalam upayanya untuk merealisasikan diri.”  Namun, ia mengakui bahwa pandangan ini juga menghadapi keberatan karena sifatnya ya...
	Dari penjelasan ini, penulis mengasumsikan bahwa positivisme hanya berfokus pada realitas pengalaman empiris yang dapat dipahami oleh akal budi manusia. Tujuannya adalah untuk mempertanyakan dan mengakui sesuatu sebagai kebenaran, tanpa menyadari bah...
	Hans Küng sebagaimana ditulis oleh Ignas Kleden mengungkapkan bahwa Teologi Kristen tidak menciptakan kebenaran, melainkan hidup dari kebenaran Allah, yang hanya akan menjadi hidup apabila kebenaran tersebut setiap kali dinyatakan dengan cara yang ba...
	Berdasarkan penjelasan di atas, penulis berpendapat bahwa relasi iman dan akal budi sebagai implikasi iaman yang konkret bahwa Allah dapat dipahami sebagai kebenaran yang lebih mendalam, terutama ketika penelitian ilmiah hanya terbatas pada penjelasa...
	Di samping itu, apa yang disampaikan oleh Nico Syukur adalah benar bahwa “Pemahaman tentang Allah dalam teologi pada dasarnya berbeda dari kajian ilmiah lainnya. Perbedaan ini terjadi karena prinsip pengetahuan dalam teologi tidak hanya bergantung pa...
	Tulisan ini melihat bahwa secara keseluruhan, meskipun positivisme telah memberikan kontribusi besar dalam pengembangan ilmu pengetahuan, ia memiliki keterbatasan yang signifikan dalam hal memahami relasi iman dan akal budi. Konsep ini, sebagai sesua...
	PENUTUP
	DAFTAR PUSTAKA

